HEC Montréal

Justice sociale et métaphysique :

Enquéte sur les rapports entre luttes sociales et religion
par

Maya Hasnaa Zebeir

Sciences de la gestion

Spécialisation en gestion de I’innovation sociale

Meémoire présenté en vue de [’obtention

du grade de maitrise és sciences en gestion

(M. Sc.)

Yves-Marie Abraham
HEC Montréal

Directeur de recherche

Septembre 2025
© Maya Hasnaa Zebeir, 2025



Avis de conformité du CER

HEC MONTREAL

Comité d’éthique de la recherche

CERTIFICAT D'APPROBATION ETHIQUE

La présente atteste que le projet de recherche décrit ci-dessous a fait I'objet d'une évaluation en matiére d'éthique
de la recherche avec des étres humains et qu'il satisfait aux exigences de notre politique en cette matiére.

Projet # : 2025-6272
Titre du projet de recherche : La place de la métaphysique dans la critique du capitalocéne

Chercheur principal : Maya Hasnaa Zebeir
Directeur/codirecteurs : Yves-Marie Abraham, Professeur - HEC Montréal

Date d'approbation du projet : 03 mars 2025
Date d'entrée en vigueur du certificat : 03 mars 2025
Date d'échéance du certificat : 01 mars 2026

Z

Maurice Lemelin
Président
CER de HEC Montréal

Signé le 2025-03-03 4 11:59

NAGANO Approbation duprojet par le comité déthique i3
Y Comité déthique de la recherche - HEC Montréal 2/



Résumé

Ce mémoire s'ouvre sur une interrogation centrale : quelles affinités, tensions ou
contradictions existent-elles entre les idéologies de gauche et le religieux. A rebours
de I'idée d'une séparation nette entre politique et religieux, ce travail explore les zones
de chevauchement, les héritages refoulés qui persistent au coeur méme des

mouvements qui ont contesté 1'ordre établi.

Dans un second temps, cette recherche propose une lecture critique du processus de
sécularisation, en le décentrant de sa narration occidentale classique. Elle examine ses
liens profonds avec d'autres dynamiques historiques telles que l'impérialisme, le

colonialisme, la racialisation des peuples et l'industrialisation.

Une enquéte de terrain a été¢ menée aupres de militant.es qui se réclament d'idéologies

de gauche pour comprendre leurs convictions et leurs rapports a la métaphysique.

S'appuyant notamment sur les travaux du philosophe Mohamed Amer Meziane, ce
mémoire propose d'envisager un tournant métaphysique dans les pensées de gauche
— comme une ouverture politique et sensible a d'autres rapports au monde. Ce
tournant appelle a une désoccidentalisation des savoirs et a la reconnaissance de la
pluralité des cosmologies et des traditions comme moyen de penser, d'agir et de

résister.

Mots-clés

Sécularisme, métaphysique, idéologies de gauche, anticapitalisme, religion, sacré,

spiritualité.

i



Abstract

This thesis begins with a central question: what affinities, tensions, or contradictions
exist between left-wing ideologies and the sacred domain (religious or otherwise)?
Contrary to the idea of a clear separation between politics and religion, this work
explores the overlapping zones and the repressed inheritances that persist at the very

heart of movements which have historically challenged the established order.

Secondly, this research offers a critical reading of the process of secularization by
decentering it from its classical Western narrative. It examines its deep connections
with other historical dynamics such as imperialism, colonialism, the racialization of

peoples, and industrialization.

A field investigation was conducted among activists who identify with left-wing

ideologies to understand their convictions and their relationships with metaphysics.

Drawing particularly on the work of philosopher Mohamed Amer Meziane, this thesis
proposes to envision a metaphysical turn in leftist thought — as a political and
sensorial openness to other relationships with the world. This turn calls for a
dewesternization of knowledge and the recognition of the plurality of cosmologies and

traditions as a means of thinking, acting, and resisting.

Keywords

Secularism, metaphysics, anti-capitalism, religion, the sacred, spirituality.

1ii



Table des matiéres

Avis de conformité du CER........cccovvueiiciirnniccsssnniccsssssnecssssssssssssssssssssssssssssssssssssssans i
RESUIMIE ..ceeererinriinnnicsnnicnsnnncssansssssnsssssnssssssssssssssssassssssssssssssssssssssasssssnsssssnsssssnsssssnss ii
IMOES=CIES auverierrrrnrrecsssrnrecsssnnnecssssnssassssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssasssssssns ii
ADSEIACE ccueiireeiiisnrensnnicssarissssnsssssnsssssnsssssssssssssssssssssssssssasssssasssssasssssssssssssssssssssssassssnes iii
KEYWOIAS cccceveriinirinnricsnricssnnicssnnicsssnecsssncssssnessssnsssssnesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsssnss iii
Table des MALIETES ...cceevererrrercsssercssercssercssrnressssscssassssassssnns ceee IV
REMEICIEMENLS ..ccccovvnriiciisnniecsssannecsssssnsecsssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss vii
INErOAUCHION c.uceeeriinriinnricnnricssanicssanicsssnsssssnsssnsssssnssssssssssssssssssssssssssssssssssnssssssssssanss 1

Chapitre 1 : Quels liens historiques peut-on établir entre le « religieux » et les

idéologies politiques de GAUCHE 7 .....cccverieivuriiiveriisnncssnncssnrcsssnsssasesssssesssssssssssssanns 2
1.1 Idéologies politiques de gauche........ccceeuveecureccnncene .3
1.1.1 DEFINITION ..ottt et e e eeneens 3

1.1.2 La famille socialiste-communiste ...........cceeveueeerieeerieeeriie e 5
1.1.3 L'anarchiSme ........ocueeeiieiiiieiieieeteee ettt 7

1.1.4 L'€COIOZISME ....eeeeevieeiieeciee ettt e e 9

1.1.5 L& fEMINISIMNE. ..c.uviiiieiiieiiecie ettt et 11
1.1.6 LA dECTOISSANCE .....veeeeiieeiiiieciieeeiee et e et e e sve e e e e e e aaeeeeaeeens 11

1.2 Idéologies de gauche et religion .........c..ceeevueeernecennes 12
1.2.1 SOCIAIISINE ....evieiiieiie e e e 12
1.2.2 COMMUNISINIC .....oovvieniieeiiieiie et esite et site et e steeebeesseeebeesaaeebeeseseenseans 21
1.2.3 ANATCRISINE ...eiiiiiiieciieeceeee e e e e e rae e 24

1.2.4 ECOIOZISINE ... 27

1.2.5 FEMINISME .....vviiiiiieeiieeceeeeeee e e e 30

1.3 01 1TV L1 T 1) 1 DO .33
Chapitre 2 : Qu'est-ce que la religion et qu'est-ce que la justice sociale ?.......... 34
2.1  Religion et SECUlariSIME ....ccccevueeruirrensuensuecsensecsencsnsssensaecsanssesssecssecsasssessns 35



2.1.1 La religion, une invention occidentale ...........ccccovevveneeviinicnicnennnens 35

2.1.2 Qu'est-ce que la s€cularisation? ...........ceeeveeiierieenieeiieecie e 37
2.2 La métaphysique selon Meziane ..........cooceeveecsueennens 42
2.2.1 DEAINTHON ..o 42
2.2.2 Pourquoi un tournant métaphysique?.........ccoeeveeveeriiienieniieenieeeeee. 44
2.2.3 Comment opérer un tournant métaphysique? ........c.eccveeveerveenvenneens 46
23 La justice sociale selon Nancy Fraser........ciecceiccseecssnncssenncssnnnesnnns 53
P2 T O11) 1TV L1 T 1) | RO .57

Chapitre 3 : Démarche d'enquéte et présentation des participant.es a la

FECHEICRE cceneeeenniieiiicitiicntennneennntenatecnaeessaeessaeesssnesssesssssssssssesssssesssssasssssannns 57
31 Approche qUALItAtIVE.....coueiieriirerecisssnriccsssnnicssssnsresssssssessssssssssssssssssssanns 57
3.2 Sélection des PartiCIPANt.es .......ccoveeeevveeccssercssnncssnncsssnesssssesssssessssesssssess 58
33 Profils socio-démographiques des participant.es .59
3.4  Déroulement des eNtretiens ......coeevreecsersseecseecsseecsnncsaesssncsssecssassssesssncens 60
3.5 Guide d'entretien ... . ecceeecnseecsseeecssneecssnecsssnecsssnecsssnecsssnscssssscsssscsssasssses 61
3.6  Analyse des dONNEES........ccevericsvurccssnncsssnncssssncssssncssssnsssssssssssessssssssssssssssns 61
3.7 Posture de recherche........ueieeneeicnneennnincssneecssnnecssneecsssensssseecsssencsnnes 62
3.8 Recours a l'intelligence artificielle...........ccccceerurreunnneee. 63

Chapitre 4 : Justice sociale et métaphysique : un dialogue possible ? ................ 64
4.1 Présentation des types de prise de poSition........cccceeeeceecsveccsceeccscnnrcsanns 65

4.1.1 Type 1 : En QUEtE de SOT ...cevvuieeiiieeiieeeiieeceeeeee e e 65
4.1.2 Type 2 : L'évitement du reliZleUX.......ccceeevuieniieiienieeiieeieeieeie e 69
4.13 Type 3 : Le religieux, un monde a part ..........ccccveevvieerieeenieeeneeeenne, 71
4.1.4 Type 4 : Religion et politique, méme combat ! .........cccceviereeeennnene. 74
4.1.5 CONCIUSION ...ttt 76

4.2 Analyse des prises de position des militant.es selon le cadre de la

meétaphysique de MeZIANE ........ueievveeicivurinisnrisssanicssanissssnesssssessssssssssssssssssssssssssnns 78
421 La spiritualité plutot que 1a religion .........cccevveeeiienieenieiieieeeee, 79
4.2.2 Sécularisme de la gauche, oui Mais ?.......c.ccceeviieiieeiienieeiiecie e 82



423 Rapport @ 12 CroOyance.........c.eveeveriiriiniieieneceeceeece e 82

4.2.4 Pluralités des rationalités et désenchantement .............ccccoeceevienienen. 85
4.2.5 Tradition discursive et bords des mondes ...........ccccceeevvieerieeenneennee. 86

4.3 6011 T4 11 £ 11) 1 DO .88
LG4 11U L1 T 1) 1 OO 90
BibliOZraphie ....eeicieueiiisiinisninssnnicssnnicssnnsssssnssssansssssssssssssssssssssssssssssesssssessssssssssssssss 97
Annexe: Guide d'eNtretien .........coeeeiiveiniserenisnnenisnncssnncssnncssssecssssecsssssessssssssssens 106

vi



Remerciements

Je remercie en tout premier lieu Yves-Marie pour son oreille attentive, son précieux

temps, ses conseils et sa présence tout au long de ce processus.

Merci aux personnes qui ont accepté d'ouvrir un espace d'intimité pour me parler de
leurs croyances, de leurs non-croyances, de leurs luttes, de ce qui les anime et de ce

qui les bouleverse. Vous avez été une grande source de réflexion et d'élévation.

Merci a Eliot, qui garde mon centre au chaud, et au petit étre que je porte en moi, qui

a été aux premicres loges de ce travail.

Merci a la communauté de femmes qui m'entoure, qui me porte et parfois méme me

transcende.
Merci & mes parents et 2 mes grands-parents, pour avoir sculpté mes ailes.

Merci a cette cohorte de G.I.S. un peu spéciale, qui tente d'habiter un lieu parfois
marginal au sein d'une €école qui se cherche, et merci au Pole Ideos pour m'avoir offert

du temps et de l'espace pour écrire.

Et enfin, un grand merci a toutes celles et ceux qui m'ont transmis une vision et des

connaissances au plus proche de ma vérité. Ces dernicres ont été si précieuses.

vil



Introduction

On entend parfois, dans certains milieux militants de gauche — et tout
particuliérement au sein de ce que I'on pourrait appeler la « gauche blanche » — une
admiration pour les luttes armées comme celles des zapatistes au Chiapas ou des
combattant-es kurdes du Rojava. Ces mouvements sont réguliérement encensés pour
leur organisation horizontale et leur capacité a réinventer le politique. Pourtant, des
qu'il est question de la dimension spirituelle de ces luttes, un étrange silence s'installe.
Silence que j'ai longtemps trouvé déroutant. Pourquoi passe-t-on sous silence 1'islam
pratiqué par une partie des Kurdes du Rojava ? Pourquoi les dépeint-on parfois comme
de bons laiques éclairés luttant contre des islamistes barbares ? Cette réduction
simpliste refléte peut-étre un malaise plus large : celui qu'entretient une certaine

gauche avec le religieux.

Plus récemment, la lutte pour la libération de la Palestine a donné lieu a des discours
tout aussi révélateurs. Tout se passe comme si les Palestinien-nes étaient percu-es ni
comme suffisamment blanc-hes, ni comme suffisamment laiques pour susciter une
indignation internationale comparable a celle exprimée face a d'autres conflits,
notamment en Ukraine. Au sein méme des collectifs engagés dans cette lutte en
Occident, la présence ou la visibilité de la religion musulmane entre en tension avec
d'autres dimensions identitaires, sans que ces frictions soient toujours nommeées ou

reconnues comme telles.

Ce mémoire est né¢ de ces inconforts et observations, d'une géne ressentie face a des
discours qui présentent la laicité comme une évidence libératrice, comme un outil
d'émancipation universel. Or, dés qu'on tente d'inclure la part spirituelle ou religieuse
des individus au sein d'un collectif militant, les malaises affleurent. C'est a partir de ce
constat intriguant que j'ai plongé dans la littérature, en quéte de réponses a la question
suivante: quels rapports entretiennent les idéologies politiques de gauche avec le
religieux? Avec a l'esprit I'hypothese suivante: et si I'espérance d'un monde plus juste
— portée par l'engagement politique — et la foi en quelque chose de plus grand que
soi provenaient du méme lieu intérieur? Et si, en définitive, ces deux élans — le
politique et le religieux — n'étaient pas aussi incompatibles qu'on le suppose

généralement?



J'explore alors, dans un premier temps, les rapports historiques entre le religieux et les
luttes sociales. Cette premiere interrogation m'a conduite a constater que le religieux
et les mouvements de résistance n'ont jamais été totalement hermétiques I'un a l'autre.
Au contraire, l'histoire regorge de formes de religiosité engagée, de pratiques
spirituelles traversant les luttes populaires, les révoltes paysannes, les mouvements

d'émancipation.

Je me demande ensuite, dans un second temps, ce qui a pu se passer pour que le
politique s'érige en opposition au religieux, en particulier dans les sociétés
occidentales. C'est a ce moment que I'histoire du sécularisme entre en scéne — une
histoire que je retracerai dans le cadre théorique de ce mémoire, avant de déboucher
sur les travaux du philosophe Mohamed Amer Meziane, qui propose de déconstruire
les catégories de « religion » et de « religieux » en esquissant un nouveau tournant :
celui de la métaphysique (Meziane, 2023). Je présenterai dans le cadre théorique ce
qu'il entend par métaphysique, ainsi que les raisons pour lesquelles ce tournant pourrait

étre intéressant pour les luttes sociales.

C'est donc, munie de ma problématique de départ — a savoir quels rapports
entretiennent les idéologies de gauche et le religieux — et des perspectives qu'ouvre
la notion de métaphysique, que, dans un troisiéme temps, je meéne l'enquéte aupres d'un
groupe de personnes se réclamant d'idéologies de gauche anticapitalistes. Le religieux
est-il incompatible avec les luttes sociales ? Ne pourrait-il pas, au contraire, leur offrir

un appui fécond ?

Ce mémoire ne vise pas a réhabiliter les religions instituées, ni a diaboliser la laicité.
Pas plus d'ailleurs a enrichir la pensée des spiritualités New Age ou l'on rejette le
religieux tout en invoquant l'occulte pour fagconner une spiritualité a sa sauce. L'idée
n'est pas non plus de contribuer a exotiser les croyances des autres peuples. L'idée est
plutdt de favoriser une discussion sur les rapports entre luttes politiques et conceptions

métaphysiques.

Chapitre 1 : Quels liens historiques peut-on établir entre le

« religieux » et les idéologies politiques de gauche ?

Revue de littérature



Ma question de départ, celle qui oriente cette revue de littérature, vise a éclairer les
rapports historiques entre le religieux et les idéologies de gauche. L'ambition de ce
chapitre étant considérable, ce travail propose une exploration nécessairement
marquée par certaines approximations et plusieurs manquements. Je présente cette
revue de littérature comme un point de départ, une tentative pour repérer différents
types de rapports entre les religions monothéistes — pour en réduire 1'envergure — et
les idéologies de gauche, entendues ici comme des courants de pensée et d'action

ayant, a différentes époques, contesté I'ordre établi.

Avant d'aborder les rapports qu'entretiennent les idéologies de gauche avec la religion
et le religieux, nous nous arréterons d'abord sur une définition des idéologies de gauche

telle que proposée par Danic et lan Parenteau.

1.1 Idéologies politiques de gauche

1.1.1 Définition

Le concept d'idéologie désigne un parti pris, « une conception du monde », qui ne
s'arréte pas a articuler une vision du monde mais qui implique aussi « d'exercer une
certaine influence sur celui-ci » comme I'expliquent Danic et [an Parenteau (Parenteau
D. & Parenteau I., 2023). Autrement dit, I'idéologie ne consiste pas seulement a
comprendre le monde, mais vise a le transformer. Ici, la phrase « 1'idéologie va tenter
d'expliquer et penser le réel a travers un sens guidé par un systéme de valeurs » signifie
que 1'idéologie ne se contente pas de décrire les faits ou de constater la réalité telle
qu'elle est. Elle interpréte cette réalité a partir dun cadre de référence composé de
valeurs, de principes et de croyances. Autrement dit, elle sélectionne, hiérarchise et
donne une signification aux événements ou phénomeénes en fonction d'une grille de
lecture particuliére. Ce « systéme de valeurs » oriente donc la manicre dont 1'idéologie
construit sa compréhension du monde, et cette interprétation influence ensuite ses

propositions d'action ou de transformation sociale.

La gauche n'est pas un bloc homogene et les idéologies qui la composent ne le sont
pas non plus. Son contenu idéologique évolue a travers le temps, en fonction

notamment des idéologies opposées, celles de droite. Pour simplifier la compréhension



dans le cadre de ce travail, je me référe a la définition proposée par Danic et lan
Parenteau, qui associent les idéologies de gauche au fait qu'elles partagent une
conviction commune : l'ordre établi est « inéquitable ». Les idéologies de gauche
s'opposent ainsi a celles de la droite, lesquelles se caractérisent par un attachement a
l'ordre social établi, a la liberté individuelle dans un cadre hiérarchique, au respect des
traditions et a la propriété privée. Il importe toutefois de distinguer la droite libérale,
centrée sur la défense des libertés économiques et individuelles, de la droite
réactionnaire (ou traditionaliste), davantage attachée a la préservation de I'ordre moral
et religieux ainsi qu'au maintien des hiérarchies sociales. Les pensées de droite, dans
leurs diverses déclinaisons, valorisent le mérite, I'autorité et l'identité nationale, parfois
en opposition aux idéaux égalitaires, universalistes ou transgressifs de la gauche

(Parenteau D. & Parenteau 1., 2023).

Les idéologies de gauche sont donc fondées sur « un jugement de valeur portant sur le
systeme social, économique, culturel ou politique en place qui se nourrit
d'insatisfaction. Concevoir le monde consiste donc toujours pour la gauche, a brosser
le portrait de configuration du pouvoir, c'est-a-dire la maniére dont il est
inéquitablement réparti entre les différents groupes qui composent la société »
(Parenteau D. & Parenteau 1., 2023 : 28). Selon ces auteurs, trois schémas caractérisent

les idéologies de gauche :

a) Reconnaitre le déséquilibre engendré par la domination d'une classe sociale
minoritaire en nombre sur une classe sociale dominée majoritaire en nombre.

b) Caractériser l'ordre mondial par une dimension anti-impérialiste qui renvoie a
l'iniquité des pouvoirs entre des pays dominants occidentaux et des pays
dominés non occidentaux.

c) La préoccupation a I'égard des exclusions subies par des groupes minoritaires
pour des raisons : de race, de culture, d'origine ethnique, d'orientation sexuelle.
Plus les idéologies de gauche se fagonnent dans le temps, plus la liste de ces

groupes s'étend.

Selon Danic et Ian Parenteau, on peut distinguer historiquement trois grandes familles
d'idéologies de gauche : le socialisme, I'anarchisme, le communisme. Ils y ajoutent
deux idéologies plus récentes: le féminisme et I'écologisme. A ces courants, je me

permets d'ajouter celui de la décroissance. Bien qu'elle ne soit pas systématiquement



classée comme une idéologie de gauche, plusieurs participant.es rencontré.es dans

cette recherche s'en réclament ou s'en inspirent.

1.1.2 La famille socialiste-communiste

Bien que cette famille englobe un large éventail de mouvements et d'idéologies, Danic
et [an Parenteau définissent socialisme et communisme 1'un par rapport a 'autre dans
la mesure ou ils/elles leur reconnaissent des valeurs communes telles que 1'égalité, la

liberté, 1'abolition des classes et l'anticapitalisme.

Néanmoins, ils soulignent leurs divergences en termes de stratégies politiques. En
effet, alors que le socialisme adopte une stratégie plus réformiste visant une
transformation graduelle des institutions, le communisme, quant a lui, prone une
stratégie plus révolutionnaire, qui cherche a démanteler systématiquement les
structures de pouvoir « afin d'instaurer un monde nouveau » (Parenteau D. & Parenteau
L., 2023). Le socialisme et le communisme s'entendent cependant pour contester les
institutions sociales, économiques et politiques en place, jugées incapables de «
redistribuer équitablement le pouvoir », c'est-a-dire de garantir que le pouvoir — qu'il
soit économique, politique ou social — ne reste pas concentré entre les mains d'une
¢lite, mais soit réparti de manicre équilibrée afin que chaque individu puisse réellement

participer aux décisions qui influencent sa vie.

Principes directeurs

Le socialisme et le communisme partagent quatre grands principes: 1'égalité, la liberté,

l'abolition des classes sociales, 1'anticapitalisme (Parenteau D. & Parenteau I., 2023).
a) L'égalité

L'égalité est un principe fondateur de la famille socialiste-communiste. Elle s'oppose
au libéralisme et défend I'idée selon laquelle toutes les personnes au sein d'une société
possédent une méme valeur, ce qui exclut la possibilité de situer qui que ce soit au-
dessus de l'autre en termes de pouvoir. Contrairement au libéralisme, qui se contente
d'une égalité¢ des droits ou, au mieux, d'une égalité des chances, le socialisme et le

communisme visent une égalit¢ des conditions. Le projet politique de cette famille



s'articule autour de I'abolition des inégalités, qu'elle attribue principalement au systéme
capitaliste, considéré comme leur source majeure. Ces inégalités se manifestent par
exemple dans la répartition inégale des richesses, dans la concentration du pouvoir
économique entre les mains de quelques-uns, ou encore dans l'accés différencié a
I'éducation, a la santé et aux droits fondamentaux. Dans la pensée socialiste et
communiste, on considére pourtant que la liberté est une caractéristique fondamentale
de I'é¢tre humain, constitutive et innée, présente en chacun des la naissance. Cette
conception implique que la liberté ne dépend pas d'un statut social, d'une position
économique ou d'un pouvoir politique, mais qu'elle est intrinséque a toute personne.
Par conséquent, les structures sociales, économiques et politiques doivent garantir et
préserver cette liberté, et non la conditionner ou la restreindre. Lorsque des systémes,
tels que le capitalisme ou d'autres formes d'exploitation, limitent cette liberté en créant
des inégalités — par exemple en empéchant les plus pauvres d'exercer réellement leurs
droits, en réduisant les perspectives d'émancipation de certains groupes sociaux, ou en
maintenant des hiérarchies de classe —, ils sont per¢us comme injustes et contraires a
la nature humaine, et doivent étre réformés ou abolis afin de permettre a chacun de
vivre dans des conditions véritablement libres et égalitaires. Cependant, cette liberté
est intrinséquement liée a la communauté. La personne ne peut se dire libre que si la
collectivité dans laquelle elle vit et agit est aussi libre. La liberté dans la conception de
cette famille se veut concrete. Au-dela de la conception juridique de la liberté comme
un droit, il s'agit aussi d'assurer a la personne le pouvoir d'agir sur les réalités qui
l'entourent. Il faut également que I'ensemble de la collectivité se libére de toute
domination en se gouvernant par elle-méme. Cette conception de la liberté est
complémentaire au principe d'égalité¢ vu précédemment. Pour la famille socialiste-
communiste, la liberté¢ est conditionnelle a I'égalité de toutes les personnes, dans la
mesure ou devenir libre signifie partager une relation de pleine égalité avec les autres.
La concentration de la richesse entre les mains d'une minorité, I'accés inégal aux soins
de santé et a I'éducation selon la classe sociale, les écarts de revenus entre hommes et
femmes, la marginalisation des minorités ethniques sur le march¢ du travail, ou encore
les disparités territoriales qui privent certaines régions d'infrastructures et de services

essentiels.

b) La liberté

c) L'abolition des classes sociales



Réaliser cette égalité suppose 1'abolition des classes sociales ; la fin de la domination
de la classe bourgeoise minoritaire, détenant un pouvoir économique, politique et
social, sur la classe des travailleur.ses, qui est majoritaire. La pensée communiste
réclame une abolition totale de ce rapport dominant.es-dominé.es entre les classes,
tandis que la pensée socialiste vise a rééquilibrer les rapports de forces entre les deux

classes afin d'atteindre un meilleur idéal d'égalité.
d) L'anticapitalisme

Du point de vue socialiste-communiste, le capitalisme constitue un systéme
structurellement générateur d'inégalités. En plagant la propriété privée, le salariat et la
logique de maximisation du profit au cceur de son fonctionnement, il engendre une
répartition inégale des ressources, une concentration du pouvoir économique, et la
reproduction d'une hiérarchie sociale fondée sur 1'exploitation. Cette critique repose
sur l'idée que les mécanismes mémes du capitalisme produisent et 1égitiment des
rapports de domination entre les classes sociales. Ainsi, l'action politique du
socialisme-communisme vise a s'attaquer aux institutions du capitalisme afin de tendre
vers cet idéal d'égalité, dans le cas du communisme en renversant le systeme
capitaliste, tandis que dans le cas du socialisme en réformant le systeme capitaliste afin

d'atténuer ses effets dommageables les plus importants.

1.1.3 L'anarchisme

Selon Danic et Ian Parenteau, cette idéologie se caractérise par le rejet de toute forme
d'autorité et de pouvoir politique organisée comme I'Etat. Elle reconnait le caractére
inéquitable du déséquilibre entre les dominant-es et les dominé-es, c'est-a-dire qu'elle
constate que certains groupes concentrent de maniere injuste le pouvoir, les ressources
et l'influence au détriment d'autres, créant ainsi des rapports de force structurellement
désavantageux pour les plus vulnérables. L'anarchisme vise a corriger cette situation
par une abolition de I'Etat comme appareil de pouvoir (Parenteau D. & Parenteau 1.,
2023). Loin d'étre une pensée qui revendique le chaos, elle est plutoét animée par 1'idée
que l'ordre n'est possible qu'en I'absence d'un pouvoir qui trone dans une société, celle-
ci pouvant alors s'organiser par elle-méme. Deux stratégies sont évoquées par Danic
et lan Parenteau: celle d'une rupture brutale avec 1'ordre en place pour permettre une

révolution, ou une approche plus réformiste, telle qu'elle a pu étre observée a l'intérieur

7



du mouvement altermondialiste. De nombreux anarchistes préféerent réaliser ici et
maintenant les idéaux anarchistes a I'intérieur des structures en place, pour ultimement

renverser l'ordre du monde progressivement.

Principes directeurs

L'anarchisme repose sur trois principes: le rejet de toute forme d'autorité politique,

1'égalité et le rejet de toute forme de propriété (Parenteau D. & Parenteau 1., 2023).
a) Le rejet de toute forme d'autorité politique

Au nom de la liberté individuelle, aucun accommodement n'est possible dans la pensée
anarchiste avec aucune forme de pouvoir, qu'il soit modéré ou autoritaire (Parenteau
D. & Parenteau 1., 2023). Par « conception du pouvoir », on entend la maniere dont
une idéologie définit, légitime et organise l'exercice de l'autorité dans une société.
L'anarchisme rejette ainsi la conception du pouvoir des autres idéologies, qui acceptent
généralement qu'il existe une structure hiérarchique ou une autorité centralisée pour
diriger, coordonner ou arbitrer les affaires collectives. En opposition, il défend des
modeles comme 1'« autogestion », ou les individus et les communautés geérent eux-
mémes leurs affaires; et la « démocratie directe », ou les décisions sont prises
collectivement par les membres de la société sans intervention d'une hiérarchie ni

délégation de cette tache a des représentant-es.
b) L'égalité

A l'instar de la famille socialiste-communiste, I'anarchisme congoit que toutes les
personnes sont naturellement égales. Cette conception de I'égalité est pergue comme
ce qui rend la liberté¢ possible. Ce qui rend les deux notions de liberté et d'égalité
indissociables: étre 1'égale de son prochain, c'est précisément jouir du méme degré de
liberté que cette personne. Cela implique de garantir a toutes les personnes un acces
¢gal a l'ensemble des ressources nécessaires a leur subsistance, ce qui peut se traduire
par une organisation « collectiviste » de la société. L'anarchisme, contrairement au
communisme, voit la redistribution des richesses de maniére collectiviste et égale sans
passer par un appareil central comme I'Etat. Ce qui peut consister en un systéme non
centralisé de mise en commun des ressources et de partage de celles-ci sur la base des

besoins réels de chacun.e, suivant le fameux principe: « a chacun.e selon ses besoins,



de chacun.e selon ses capacités », qui est aussi une devise socialiste (Parenteau D. &

Parenteau 1., 2023: 121).
c) Le rejet de toute forme de propriété

Que la possession soit partielle ou totale, I'anarchisme rejette 'accaparement par un.e
individu.e, une organisation ou une personne morale d'une propriété. Selon cette
idéologie, la propriété, quelle qu'elle soit, accroit les inégalités entre les personnes.
Contrairement au communisme qui se situe contre la propriété privée mais pour une
propriété publique, I'anarchisme rejette les deux avec I'argument qu'il est impossible
de garantir 1'égalité a tous.tes au moyen d'une concentration de la propriété entre les
mains d'un petit groupe, méme si ce dernier est représenté par I'Etat. A travers le
systeme collectiviste, 1'anarchisme prévoit justement le droit de toutes les personnes
d'accéder a ce qui est nécessaire a la vie sous le principe d'utilisation directe de

'ensemble des ressources disponibles.

1.1.4 L'écologisme

Plusieurs familles politiques peuvent se réclamer de 1'écologie qu'elles soient a droite,
au centre ou a gauche, et ce méme si la pensée écologiste — a l'instar des idéologies
de gauche — se fonde sur une insatisfaction a l'égard de I'ordre établi, une
insatisfaction qui se base sur la reconnaissance que nos pratiques et comportements
sont irrespectueux du vivant. L'écologisme se conjugue souvent avec d'autres
idéologies politiques selon qu'il est radical, modéré, révolutionnaire, conformiste ou
encore réactionnaire. On pourrait le voir associé a la pensée socialiste, communiste,

anarchiste, libérale, conservatrice ou encore fasciste.

Selon Danic et lan Parenteau, une vision éco-socialiste qui questionne le caractére
inéquitable de 1'ordre établi — en particulier lorsqu'il s'agit de la supériorité des pays
dominants sur les pays dominés — risquerait d'aggraver la crise écologique. Par « crise
¢cologique », on entend l'ensemble des déséquilibres environnementaux majeurs
causés par l'activité humaine, tels que le réchauffement climatique, la perte de
biodiversité, la déforestation ou encore la pollution des écosystémes. Ces phénomenes
traduisent une mise en danger des conditions mémes de la vie sur Terre et mettent en

¢vidence les limites de notre modéle de développement. Ainsi, I'éco-socialisme, en



dénoncant les rapports de domination et d'injustice Nord-Sud, rappelle que ces
inégalités économiques et politiques sont directement liées a une exploitation
disproportionnée des ressources naturelles, laquelle accentue la crise écologique et
renforce son caractere global et systémique. En revanche, dans 1'idée de collectiviser
les ressources et d'en garantir un acces égal, telle qu'on la retrouve dans la pensée
socialiste-communiste mais surtout dans la pensée anarchiste. (Parenteau D. &

Parenteau 1., 2023).

Principaux courants

L'écologisme prone la nécessité du respect de 1'environnement selon deux principaux
courants qui traversent cette pensée: I'écologisme anthropocentriste, I'écocentrisme

(Parenteau D. & Parenteau 1., 2023).
a) L'écologisme anthropocentriste

Le premier courant est 1'écologisme anthropocentriste qui place 'humain.e au centre
de ses préoccupations. La préservation des écosystémes est nécessaire dans la mesure
ou ces derniers permettent la continuité de la vie humaine. Cette approche postule un
rapport de subordination de la nature a 'humain.e. Elle mobilise par conséquent des
mesures institutionnelles plus ou moins réformistes comme des politiques de réduction
de la pollution, des lois sur I'émission des gaz a effets de serre, la sauvegarde d'especes
menaceées, etc. C'est aussi un courant qui a recours au développement de nouvelles
technologies comme moyen de neutraliser les conséquences de I'activité humaine sans

pour autant remettre en question le rapport utilitariste de I'humain.e envers la nature.
b) L'écocentrisme

Le deuxiéme courant qui traverse 1'écologisme est I'écocentrisme, aussi connu sous le
terme de « deep ecology », qui considere la nature comme un tout au sein duquel
I'humain.e représente une simple espéce parmi d'autres. La valeur attribuée a la
protection de la nature est indépendante de son utilit¢ pour I'humanité. Cette
conception envisage I'humain.e et les autres espéces dans un rapport de partage,
impliquant une transformation radicale de notre rapport au monde et aux autres
especes. Une des lignes d'actions politiques de ce courant serait de limiter I'exploitation

de certaines ressources par les humains pour les rendre disponibles aux autres espéces.

10



Une autre ligne serait de réduire le nombre d'humain.es sur Terre pour faire plus de

place aux autres especes.

1.1.5 Le féminisme

Selon Danic et lan Parenteau, cette idéologie rejette toute forme de domination, de
discrimination ou d'oppression a 1'égard des femmes, qu'elles soient produites par le
systéme économique, politique ou social. Pour ces auteurs, elle est intimement liée au
principe de liberté. Le féminisme peut étre revendiqué par différentes familles
politiques: dans sa version libérale, il s'ancre dans la défense des libertés individuelles;
lorsqu'il s'inscrit plus a gauche, il adopte une vision critique du capitalisme; il peut
aussi se décliner sous des formes conservatrices, religieuses ou traditionnelles.
Certaines approches féministes rejoignent également la pensée écologiste, en
identifiant des mécanismes communs de domination entre 1'exploitation des femmes
et celle de la nature (Parenteau D. & Parenteau 1., 2023). Plus récemment, la pensée
féministe s'est enrichie d'une perspective intersectionnelle, intégrant d'autres critéres
d'exclusion comme la race, l'origine sociale ou I'orientation sexuelle, et revendiquant

la prise en compte des interactions entre ces différentes formes d'oppression.

1.1.6 La décroissance

Avant de poursuivre, il convient de clarifier ce que 1'on entend ici par « décroissance »,
comme cela a été fait pour les autres idéologies. La décroissance, au-dela d'une
idéologie, peut étre décrite comme un projet politique s'opposant au capitalisme et a
l'idée d'une croissance infinie dans un monde aux ressources limitées. Selon ce
courant, la croissance économique perpétuelle a un effet destructeur sur le vivant,
aliénant sur les personnes, génére des injustices sociales, renforce des systémes de
domination (des plus fort-es sur les plus vulnérables), et rend inaudibles les voix

invisibilisées par les structures capitalistes (Abraham, 2019).

Ce courant s'oppose notamment a la production industrielle a grande échelle, laquelle,
selon Ivan Illich, nous déposseéde de notre autonomie (Illich, 2003). La décroissance
repose sur plusieurs principes fondamentaux: I'autoproduction, la communalisation, la

coopération et la démocratisation (Abraham, 2019).

11



Elle valorise des activités qui permettent de se réapproprier nos moyens de subsistance:
celles qui répondent a nos besoins matériels et immatériels (comme le soin), tout en
respectant les autres formes de vie (Berlan, 2021). L'hypothése sous-jacente est la
suivante: si nous réduisons la production, favorisons l'autoproduction, partageons les
ressources de mani¢re collective, rapprochons les lieux de production des
utilisateur-trices et prenons des décisions ensemble, nous pouvons cheminer vers un

modele post-croissant.

1.2 Idéologies de gauche et religion

Explorer les relations historiques entre le religieux et les idéologies de gauche
constitue sans doute un travail trop ambitieux pour une revue de littérature dans le
cadre d'un mémoire de maitrise. La section qui suit se limitera donc a explorer les
relations entre les trois grandes religions monothéistes et les idéologies de gauche
présentées précédemment. Méme réduite ainsi, I'enquéte impliquera des
approximations et des lacunes. Il s'agit avant tout de repérer les aspects les plus
centraux des liens historiques entre certaines formes de religiosité monothéiste et les
courants de pensée critique issus de la gauche. Comme on va le voir, ces liens ne

manquent pas.

1.2.1 Socialisme

Le socialisme a d'abord émergé en opposition aux religions judéo-chrétiennes, soit
comme un projet émancipateur contre les structures d'oppression dont les religions
monothéistes étaient partie prenante. Dans la pensée socialiste dominante, les religions
judéo-chrétiennes seraient des instruments d'oppression, par lesquelles les humain.es

seraient dépossédé.es d'eux-mémes et d'elles-mémes (Jaures, 1894).

Pierre-Joseph Proudhon, un des penseurs du socialisme et figure importante de
I'anarchisme, incarne parfaitement cette position lorsqu'il écrit: « Dieu est le mal
social. Le prétre, c'est le comploteur de l'oppression. » (Proudhon, 1858) Engels,

fondateur du socialisme scientifique aux coté de Marx, €crivait de son coté: « Toutes

12



les anciennes formes de société se sont appuyées sur I'oppression d'une classe par une
autre. C'est pourquoi elles ont eu besoin de la religion comme justification. » (Engels,

1972)

Il existe tout de méme des affinités entre les religions et le socialisme qui se sont
développées a travers le temps. Des convergences qui se sont articulées autour de
valeurs communes entre le socialisme et des principes religieux. La partie suivante

sera consacrée a explorer ces convergences de plus pres.

Socialisme et islam

Il existe peu de littérature associant la religion islamique aux idéologies de gauche.
Cela s'explique notamment par le fait que les grandes traditions politiques de gauche
— le communisme, le socialisme ou l'anarchisme — ont pour la plupart émergé en
contexte occidental, alors que les principaux foyers de l'islam se situent ailleurs. Selon
Hamid Dabashi — spécialiste en études iraniennes, théorie postcoloniale et théologie
de la libération islamique et de la critique culturelle — plusieurs intellectuel.les de
gauche ayant quitt¢ les pays musulmans ont, pour diverses raisons, contribu¢ a
renforcer I'héritage colonial et eurocentrique en disqualifiant les cosmologies
musulmanes, jugées irrationnelles, figées ou patriarcales. Dans de nombreux contextes
postcoloniaux, les élites progressistes d'origine musulmane ont intériorisé cette
perspective, en considérant la sécularisation comme une condition incontournable de

la modernité politique (Dabashi, 2008).

Cependant, certaines lois islamiques, autant sur le plan des croyances, que de 1'éthique
et de la politique, représentent un vrai frein au capitalisme. La croyance musulmane,
envisagée dans sa dimension métaphysique et éthique, peut constituer un socle
intéressant d'émancipation, a condition de dépasser les grilles de lecture sécularisées
qui ont historiquement disqualifié cette tradition comme irrationnelle ou conservatrice
(Asad, 2003). D'abord, 1'islam repose sur une ontologie relationnelle dans laquelle le
divin, le monde et 1I'humain forment un tout indissociable. Ce principe d'unicité
(tawhid) induit une responsabilité (khilafa) de 1'étre humain envers la création, et
s'oppose ainsi a la logique extractiviste et individualiste du capitalisme moderne (Nasr,

1990).

13



Cette cosmologie propose un cadre de pensée dans lequel la justice ne se réduit pas a
une simple égalité formelle, mais s'enracine dans une exigence transcendante,
ordonnée a la dignité humaine (karama) et a la lutte contre 'oppression (zulm). Comme
le souligne Asma Lamrabet (2012), cette justice est inséparable d'un impératif spirituel
et moral, et rejoint les aspirations égalitaires portées par les gauches critiques, tout en
les ¢largissant a un horizon sacré. Par ailleurs, la solidarité en islam ne reléve pas du
contrat social ou de la redistribution étatique, mais d'une responsabilité mutuelle
fondée sur la piété (taqwa) et la conscience de 1'Autre comme frére ou sceur en
humanité. A travers des mécanismes de partage des ressources tels que la zakat, la
sadaga ou le waqf, I'économie islamique développe une logique non marchande,

profondément anticapitaliste dans son éthique (Ramadan, 2009; Dabashi, 2008).

La critique islamique du capitalisme quant a elle, va au-dela de ses dimensions
économiques: elle le dénonce comme « désordre spirituel », comme effacement du
sens et déracinement de I'humain face a une quéte de profit infini. Pour Ali Shariati,
cette critique appelle a un retour a soi, non pas a un repli identitaire, mais comme
reconnexion ontologique et politique a une vision du monde ou la foi, la justice et la
lutte sont indissociables (Shariati, 1980). Le principe du khalil, défini comme un
espace interstitiel par Raouti Rezali, requiert 1'adoption de pratiques spécifiques et
d'une posture intérieure particuliére pour y accéder. Il s'agit d'un cheminement qui
impose de sortir de la condition d'aliéné-e, sans quoi la présence divine ne peut se
manifester. L'aliénation est ainsi pergue comme un obstacle a I'¢1évation spirituelle et

a l'ascension (Rezali, 2024).

Sur le plan des croyances musulmanes, les mythes fondateurs de la tradition islamique
— comme la descente d'Adam, 'ascension céleste du Prophéte (Mi'rdj), ou la création
a partir d'un seul souffle divin (riih) — représentent, selon l'islamologue Chittick, des
matrices de sens, des formes de langage métaphorique qui permettent a I'humain de
penser sa fragilité, son incomplétude et son lien avec l'infini. Ces récits ont une
puissance libératrice: ils affirment que 1'étre humain est plus qu'un sujet économique
ou politique, qu'il est porteur d'un souftle divin, d'un horizon de dépassement radical
(Chittick, 2000). L'humain serait donc porteur des 99 noms/caractéristiques du divin
qu'il lui incombe d'incarner sur Terre, pour observer une ¢lévation faite de
dépouillement et de multiples mutations, jusqu'a la mutation finale (al-mawt, ou la

mort dans cette vie) (Rezali, 2024). Selon Chittick, ce type de rapport au monde

14



enrichit les luttes progressistes et les idéaux de gauche, en réintroduisant une
profondeur existentielle 1a ou 1'idéologie moderne a souvent aplati les subjectivités. 11
s'agit de reconnaitre, dans certaines formes de croyance, une autre manicre de résister
au nihilisme, a la marchandisation de I'ame, & la désacralisation du monde. A travers
cette croyance, les fideles sont invité-es a refuser intimement de devenir fonctionnels,

utiles, mesurables — c'est-a-dire colonisés dans leur étre (Chittick, 1989).

Quelques pays musulmans ont connu un vent socialiste, ce qui a induit dans I'histoire
une association des valeurs religieuses musulmanes et socialistes par quelques
auteur.trice.s dont Shariati, qui mentionne : « Le vrai islam est la religion des opprimés.
C'est une idéologie de libération. » (Shariati, 2009) Parmi les exemples les plus
significatifs, on retrouve des principes tels que la gestion annuelle de la zakat (impot
de solidarité¢) en islam, qui rejoint les principes de redistribution des richesses
préconisés par le socialisme, ou encore la critique de 1'usure (riba) et du capitalisme

financier.

On observe également des valeurs de mise en commun des ressources naturelles en
islam, dont toute la communauté (oumma) devrait pouvoir bénéficier, ainsi que des
principes de coopération, traduits par des formes de fraternité (al-ukhuwwa). Un autre
¢lément fondamental réside dans l'aspiration a l'unicité divine (tawhid), conditionnée
par une forme d'unité humaine, renvoyant ainsi a I'égalité entre les classes sociales et
a la mise au service des plus démunis dans la oumma, dans une logique de

centralisation du prolétariat (Shariati, 2009).

Le socialisme a également été mobilisé dans le monde musulman comme un outil de
revendication contre l'impérialisme. Plusieurs exemples historiques l'illustrent. Ahmed
Ben Bella, figure de la révolution algérienne et premier président de 1'Algérie
indépendante, affirmait: « L'Algérie sera socialiste ou ne sera pas. Nous devons

reconstruire notre pays a partir des principes de justice et d'égalité » (Ben Bella, 1964).

Il est important de souligner que la révolution algérienne ne s'inscrivait pas dans une
perspective strictement laique: elle puisait également dans des références culturelles et
religieuses fortes, ou l'islam jouait un réle fédérateur dans la lutte anticoloniale.
Concretement, 1'islam servait a la fois de langage commun et de cadre symbolique

capable de rassembler une population diverse, au-dela des clivages régionaux ou

15



sociaux. La religion, percue comme indissociable de l'identité nationale face a
l'occupant frangais, devenait ainsi un puissant levier de mobilisation et de Iégitimation
politique. Dans ce contexte, l'appel a la justice et a I'égalité, porté par le discours
socialiste, se trouvait renforcé par des valeurs islamiques partagées, conférant a la

révolution une dimension a la fois sociale, culturelle et spirituelle.

De son coté, Gamal Abdel Nasser, dirigeant égyptien, défendait un socialisme enraciné
dans les traditions arabo-musulmanes: « Notre socialisme n'est pas importé d'Occident.

Il émane de nos valeurs, de notre histoire, de notre foi dans I'égalité. » (Nasser, 1961)

Socialisme et judaisme

Martin Buber, philosophe et mystique juif, propose dans son ouvrage Chemins de
l'utopie une lecture d'un socialisme ancré dans la communauté, pronant I'autonomie,
l'autogestion et la coopération. Il définit le socialisme communautaire
comme suit: « Le socialisme véritable est celui qui procede de la communauté et non
de I'Etat. [...] Ce que je nomme socialisme communautaire s'oppose aussi bien au
capitalisme qu'au collectivisme étatique. Il aspire a une société ou les hommes

s'associent librement pour réaliser en commun leur existence » (Buber, 1947, p. 57).

Buber s'inspire notamment de 1'héritage mystique du hassidisme pour concevoir une
autre forme de lien social, fondée sur I'égalité des étres devant Dieu et, par conséquent,
sur le refus de toute forme de domination. Pour lui, le hassidisme se construit sur des
principes d'expérience spirituelle vécue au sein de petites communautés autonomes,
qui gerent localement leurs ressources et leur organisation sociale, sans dépendre d'un

pouvoir central ou d'un Etat (Buber, 1937).

Socialisme et christianisme

D'une maniére générale, le socialisme chrétien cherche a établir un pont entre les textes
bibliques et la quéte de justice sociale. Selon Jean-Yves Calvez, jésuite, philosophe et
spécialiste de la pensée sociale chrétienne et de I'analyse marxiste, une pensée sociale
chrétienne engagée se doit de formuler une critique profonde des mécanismes du
capitalisme. Il considére la justice comme un €élément central de 1'éthique chrétienne,

laquelle se manifeste par 1'exigence d'égalité. Pour lui, cette égalité ne se limite pas a

16



un acces équitable aux biens matériels, mais implique aussi une égalité dans l'acces
aux responsabilités, c'est-a-dire au pouvoir de décider et de participer pleinement a la
vie économique, sociale et politique. Cela suppose, selon Calvez, une remise en cause
radicale du capitalisme, notamment dans sa tendance a concentrer le pouvoir entre les
mains d'une minorité (Calvez, 1999). De son c6té, R.H. Tawney — historien,
économiste et réformateur social britannique, considéré comme l'une des figures
majeures du socialisme chrétien au Royaume-Uni — plaide pour une économie «
encastrée » dans les valeurs chrétiennes enseignées par le Christ, soumettant ainsi
1'économie a une exigence morale fondée sur I'amour du prochain et la dignité humaine
(Tawney, 1926). Wilhelm Emmanuel von Ketteler, évéque de Mayence, est un
précurseur de la doctrine sociale de I'Eglise catholique, ayant défendu les droits des
ouvriers et dénoncé les injustices sociales liées au capitalisme industriel. Il avance une
vision du socialisme chrétien axée sur la reconnaissance des droits des travailleurs,
sans pour autant rejeter le role de I'Etat comme régulateur. Dans cette perspective, il
s'appuie sur les Ecritures pour affirmer que la défense de la dignité humaine est un

impératif chrétien (Ketteler, 1864).

Le sociologue Michael Lowy a souligné les « affinités électives » entre foi chrétienne
et socialisme utopique, notamment en Amérique latine. Il s'appuie sur les travaux de
Lucien Goldmann, en particulier Le Dieu caché, pour montrer une inspiration mutuelle
entre foi religieuse et utopie révolutionnaire. Goldmann affirme que ces deux courants
partagent une vision anti-individualiste du monde, et qu'ils reposent sur des valeurs
trans-individuelles, un schéma de pensée universaliste et humaniste, centré sur
I'humain-e au-dela de ses origines ou de sa condition sociale. Lowy per¢oit notamment
des affinités structurelles entre foi et utopie: tous deux valorisent un modele
communautaire, fond¢é sur I'entraide, le bien commun, et la critique de la propriété

privée, de l'individualisme et de 1'aliénation capitaliste (Lowy, 1999).

Ces affinités tiennent notamment au messianisme chrétien qu'Henri Desroche —
figure majeure de la sociologie des organisations, du coopérativisme et du fait religieux
— met en lien avec la pensée utopique a travers un concept qu'il nomme la « sociologie
de l'espérance » (Desplan, 2009). 11 considére le messianisme — qu'il soit de tradition

judéo-chrétienne ou préchrétienne — comme un mouvement a la fois religieux et

17



politique, annongant un avenir meilleur fondé sur la libération de 'humanité, et articulé

autour du phénomene de l'attente.

Desroche associe le messianisme a la pensée utopique, qui, selon lui, repose, elle aussi,
sur une forme d'attente. Pour lui, la pensée utopique est une forme de messianisme
sécularisé. Il définit le messianisme comme: « Le fond commun des doctrines qui
promettent le bonheur parfait sur terre, sous la direction d'une personne, d'un peuple,
d'un parti, de mouvements collectifs, au sein desquels les réformes tant ecclésiastiques
que politiques, économiques ou sociales sont présentées sous forme d'ordres ou de
normes identifiées a des missions, voire a des émanations divines » (Desroche, 1969).
Pour cet auteur, la contestation d'une société existante est étroitement liée a l'attente

d'un bonheur non reconnu dans la société actuelle.

Daniele Hervieu-Léger, I'une des commentatrices de la pensée de Desroche, va plus
loin en affirmant: « Je pense qu'une sociologie de I'attente, c'est, inséparablement, une
sociologie de la contestation, car on ne peut pas étudier les formes de I'attente sans
¢tudier les formes de la protestation sociale liée aux situations concrétes des groupes
qui la développent. » (Hervieu-Léger, 2005: 73) Pour Hervieu-Léger, il est impossible
de séparer messianisme et pensée utopique d'un point de vue idéologique. Selon elle,
ce n'est d'ailleurs pas la question centrale. Le véritable enjeu serait plutdt « d'apprécier
le contexte religieux et culturel d'une société, pour savoir précisément ou s'opérent les
glissements du messianisme a l'utopie, et, éventuellement, les retours du messianisme

dans l'utopie » (Hervieu-Léger, 2005: 75).

Ces affinités entre socialisme et christianisme peuvent se révéler dans diverses
circonstances historiques. A titre d'exemple on peut citer le mouvement coopératif
québécois qui s'inscrit historiquement dans la perspective du socialisme utopique. En
effet, selon Guérard et Tremblay (1982), les coopératives ont vu le jour au Québec en
réaction au systéme capitaliste, afin de préserver un mode de production traditionnel,
plus modeste, en marge du systtme dominant. Pour ce faire, des personnes
marginalisées par ce systétme ont tenté de se regrouper, souvent avec le soutien du
clergé, notamment sur le plan financier: « Le role déterminant du clergé dans

I'implantation historique des caisses populaires illustre cette nécessité; le besoin ne

18



suffit pas; il faut pouvoir mobiliser des ressources suffisantes. » (Guérard & Tremblay,

1982: 62)

C'est la raison pour laquelle, selon Lévesque, les coopératives se sont d'abord
développées dans des secteurs traditionnels a faible productivité (Lévesque, 1981:
196-197). L'intervention de I'Eglise dans le développement des coopératives visait a
incarner les valeurs catholiques d'entraide et de solidarité envers les personnes

disposant de peu de ressources: petits marchands, populations rurales, etc.

Vaillancourt, quant a lui, cite plusieurs exemples soulignant la maniére dont certains
mouvements au Québec sont portés par le catholicisme: le soutien des évéques
québécois a la lutte des travailleur.euses forestiers, I'engagement du clergé et des
communautés religieuses dans le mouvement coopératif ayant encouragé les
ouvrier-eres de 1'usine Tricofil a reprendre leurs moyens de production en s'autogérant,
les offices diocésains de pastorale sociale, le projet Chantier de sensibilisation a
l'action sociale, ainsi que les comités locaux d'action sociale de 1'Office de catéchése.
Toutes ces initiatives sont, selon lui, des actions de 1'épiscopat québécois ayant un
impact significatif en mati¢re de sensibilisation et d'intervention dans les domaines

¢conomique, social et politique (Vaillancourt, 1987: 13).

Jean-Guy Vaillancourt présente, dans un essai publi¢ en 1984, sa perspective sur la
transformation de la religion catholique au Québec dans les années 1970. Selon lui,
celle-ci est loin de disparaitre; elle se réaffecte plutdt vers le champ socio-politique,
notamment parmi les porteur-ses de luttes sociales et politiques telles que les
communautés de base, les groupes chrétiens engagés dans les luttes ouvricres et

populaires. Il écrit:

Au milieu des années 1970, on a vu se développer au Québec un mouvement
populaire et ouvrier qui a mis de l'avant des revendications radicales sur les
questions d'indépendance nationale, de syndicalisme, de socialisme, de
solidarité internationale, de bien-étre social, d'écologisme et de féminisme.
Lentement, un projet de société est en train de s'élaborer apres les exces de

l'extréme gauchisme des années 60 et 70. (Vaillancourt, 1987: 9)

19



Le Mouvement des sans-terres au Brésil illustre 'affinité élective entre socialisme et
christianisme en s'appuyant sur la théologie de la libération, un courant né a la fin des
années 1960 dans des communautés chrétiennes d'Amérique latine en lutte pour
transformer leurs conditions de vie (Gutiérrez, 1971). Cette théologie relit 'Evangile
sous le prisme de la pauvreté, affirmant que Dieu se tient aux cotés des pauvres et des
opprimé-es. Rapidement reprise par des prétres, elle propose une lecture politique
d'épisodes bibliques tels que I'Exode, le Royaume de Dieu, la Crucifixion et la
Résurrection (Baum, 1987), les interprétant comme des appels a la justice, a la
solidarit¢ et comme signes de l'intervention divine. C'est sur cette base que de
nombreux-ses paysan-nes du Mouvement ont occupé illégalement des terres,
revendiquant un droit divin a leur usage collectif: pour eux, la terre donnée par Dieu
doit appartenir a tous-tes, et sa possession exclusive viole ce principe (Furukawa

Marques & Massicotte, 2013).

Baum (1987: 136) définit la théologie de la libération latino-américaine comme « une
interprétation du message chrétien, engendrée par des groupes populaires et articulée
par des théologiens », mettant en évidence, dans le contexte de '"Amérique latine, la
portée tiers-mondiste, critique, transformiste ou révolutionnaire des promesses

bibliques. Il en identifie quatre fondements:

a) La critique de I'idéologie: questionner les pensées dominantes a partir d'une
lecture biblique qui prend en compte les dimensions sociales et systémiques,
en dépassant la seule responsabilité individuelle. Le péché est aussi social et
institutionnel, ce qui suppose que I'Eglise « désidéologise » un message
historiquement fagonné par des structures de pouvoir.

b) La théorie de la dépendance: analyser les rapports Nord/Sud et critiquer les
modeles économiques importés qui, sous prétexte de développement,
renforcent la pauvreté et 1'exploitation. Cette approche relie les inégalités au
colonialisme, au capitalisme et aux crises sociales qu'ils engendrent, tout en
appelant a reconnaitre la situation collective de « péché » dans laquelle vivent
ces sociétés.

c) L'option préférentielle pour les pauvres: adopter une lecture de la société a
partir du point de vue des pauvres et s'engager concrétement et publiquement

en solidarité avec eux dans la lutte pour leur libération.

20



d) L'individu comme sujet de 'histoire: reconnaitre que les personnes pauvres et
marginalisées disposent d'une capacité d'action propre pour se libérer et
transformer la société. Avec l'appui de Dieu comme source de courage et
d'espérance, elles peuvent participer pleinement aux décisions et a
l'organisation sociale, notamment sur le travail et 1'usage des biens qu'elles

produisent.

A partir des années 1980, cette théologie a inspiré de multiples courants dérivés:
théologies féministes de la libération, théologies noires aux Etats-Unis, théologie
indigéne et éco-théologie, élargissant ainsi sa portée a de nouvelles luttes pour la

justice.

1.2.2 Communisme

Plus que le socialisme, la pensée communiste dominante s'est érigée contre les
religions. On se rappelle cette phrase mythique de Marx: « La religion est 1'opium du
peuple » (Marx, 1844); ou encore celle d'Engels: « Toute religion n'est que le reflet
fantastique dans la téte des hommes des forces extérieures qui dominent leur existence
quotidienne » (Engels, 1873). Ces penseurs considerent les religions comme un moyen
de légitimer l'oppression et l'aliénation des individus, qui se consolent dans la foi
comme ultime recours face a la domination. Lénine, quant a lui, voit la religion comme
un instrument de la bourgeoisie pour maintenir les masses dans la soumission, ce qui

le positionne comme un défenseur d'une laicité d'Etat radicale (Lénine, 1972).

Méme si les fondateurs du communisme adoptent une attitude globalement hostile
envers les religions, il existe néanmoins quelques auteur-trices qui ont établi des
affinités entre religions et communisme, développées au fil du temps. La partie

suivante sera consacrée a explorer ces convergences de plus pres.

Communisme et christianisme

Au siecle dernier, on peut évoquer au moins deux penseurs communistes qui ont
souligné le rdle positif que pouvait jouer la religion dans la perspective d'une
révolution. Ernst Bloch, philosophe marxiste, voyait le christianisme comme un lieu

d'espérance révolutionnaire. Pour cet auteur, les récits messianiques contiennent des

21



moyens de défier 'ordre établi et des possibilités d'expérimenter des révolutions: « La
religion est pleine de réves éveillés qui ne demandent qu'a se transformer en réalité. »
(Bloch, 1959) Antonio Gramsci, quant a lui, s'intéressait au potentiel subversif des
religions populaires. Il distingue la religiosité bourgeoise, qui présente une forme de
domination, de la religiosité populaire, qui aurait un potentiel d'organisation morale et
d'éveil des consciences: « Le catholicisme populaire a joué un réle dans la constitution

de la conscience des subalternes. » (Gramsci, 1996)

A 1'époque actuelle, Bernard Friot, sociologue et économiste marxiste, associe le
communisme et le catholicisme a travers l'idée qu'ils partagent une incitation a l'action.
Le Christ incarne une résistance active contre les puissances de son temps, ce qui
conduit a sa crucifixion. Le communisme, lui, appelle a affronter les contradictions du
capitalisme pour en sortir. Cette action émancipatrice crée un double mouvement: elle
inscrit les individus dans une confiance radicale au présent, a la fois individuelle et

collective, tout en repoussant l'inertie sociale:

Pourquoi est-ce que je suis un type parfaitement heureux? Parce que je vis dans
1'éternité. Aucune nostalgie du passé, aucune attente du futur. C'est la densité
du présent qui fait qu'en permanence j'actualise tout ce dont j'hérite, je le fais
advenir dans son inoui. Mais ce n'est pas un geste individuel. Ca ne peut étre
que collectif, a I'échelle internationale. Et c'est pour cela qu'il y a du travail.

(Friot, 2022)

Au-dela de toute croyance dogmatique, Friot considere que le moteur de cette action

vient d'un constat du monde réel, et non d'un idéal abstrait:

Je n'ai pas d'idéal, je crois simplement en 1'expérience que lorsque nous faisons
foi en l'autre, une rencontre a lieu. Il y a une ouverture permanente a l'inattendu.
L'inattendu du communisme, c'est que nous ne sommes pas voués a rester dans
le capitalisme; et I'inattendu du christianisme, c'est que le Christ, mort pour

s'étre opposé¢ a toutes les puissances de son temps, a été ressuscité. (Friot, 2022)

Il réfute ainsi 1'idée d'un paradis a venir, en appelant a préfigurer ici et maintenant un
monde autre, notamment a travers la figure du Christ comme Dieu-homme incarné

dans le présent des croyant-es: « La vie éternelle, c'est le présent permanent. Et le

22



présent, c'est ce qui transforme la réalité en réel, c'est-a-dire qui transforme les rapports
sociaux, qui transforme 1'immuable en inoui. » (Friot, 2022) Cette vision rejoint la
démarche du matérialisme historique de Marx, qui consiste a analyser ce qui est « déja

la » dans les contradictions du présent pour en dégager une transformation.

Friot enrichit la pensée communiste en insistant sur la dimension de la responsabilité.
Pour lui, l'action émancipatrice que propose le communisme consiste a « étre en

capacité et en responsabilité de décider de la production » (Friot, 2022).
Une notion de responsabilité que le Christ incarne également:

Le Christ passe son temps a mettre en mouvement: ce sont des paralytiques qui
prennent leurs grabats et qui marchent, c'est un aveugle qui voit, c'est un sourd
qui entend. C'est en permanence ¢a, le Christ. Ce n'est pas de la révolte, c'est le
surgissement de la vie. Moi, comme chercheur en sciences sociales, ma

responsabilité, c'est d'épier I'émancipation. (Friot, 2022)

C'est, selon lui, 1'antithése d'un imaginaire enchanté: Friot croit au travail d'espérance,
en se référant a cette phrase de Saint Paul: « La foi, c'est de posséder ce qu'on espere

» — autrement dit, une action présente qui actualise I'espérance dont on est porteur.ses.

La théologie de la libération entretient, selon Baum, des affinités profondes avec le
communisme, d'ailleurs plusieurs théologiens de la libération étaient marxistes. Si 'on
revient aux grands principes de la théologie de la libération évoqués précédemment,
on constate que la théorie de la dépendance et les théories marxistes s'accordent sur
une critique structurelle du capitalisme, appelant a une rupture radicale avec ce dernier,
notamment lorsqu'il est question de changer les conditions de vie des pays du Sud,

soumis a une relation de dépendance vis-a-vis des pays du Nord.

Cependant, la théorie de la dépendance diverge du marxisme classique, qui considere
que les pays du Tiers-Monde seraient encore a 1'étape du féodalisme agraire et
n'auraient pas encore intégré pleinement 1'ordre capitaliste mondial. La théorie de la
dépendance s'oppose a cette conception, affirmant au contraire que ces pays font déja
partie de l'ordre capitaliste, bien qu'ils y occupent une position périphérique et

dépendante.

23



Par ailleurs, on peut observer des convergences entre le principe d'option préférentielle
pour les pauvres, au cceur de la théologie de la libération, et les principes marxistes.
Ce principe, a la fois idéologique et pratique, prend résolument le parti des pauvres,
rejoignant ainsi le marxisme, qui trace une ligne de séparation entre riches et pauvres.
Cependant, cette convergence est sans doute plus évidente dans l'interprétation
biblique que propose la théologie de la libération — notamment lorsqu'elle situe Dieu
du c6té des pauvres, comme dans les passages ou le jugement du peuple d'Israél repose
sur la justice, le partage des richesses, et la conversion des riches, condition nécessaire

a leur salut (Baum & Cameron, 1984).

Le principe de 'homme comme sujet de I'histoire ne provient pas directement du
marxisme, selon Baum. Toutefois, le marxisme a radicalisé ce principe en défendant
'émancipation compléte des travailleurs et travailleuses, par 1'abolition de toute forme

d'exploitation (Baum, 1987).

En somme, il existe un dialogue fécond entre la théologie de la libération et le
marxisme, notamment a travers l'apport d'une lecture biblique des rapports sociaux
dans le cadre du discours marxiste. Ce dialogue, toutefois, ne saurait étre directement
transposé¢ au champ de l'analyse sociale, car les fondements épistémologiques et

spirituels des deux approches restent distincts.

1.2.3 Anarchisme

Aaron Lakoff, militant anarchiste, publie dans le zine Anarchism and Hope en 2013 le
propos suivant: « F*ck l'attente envers quelqu'un d'autre ou envers une puissance
divine qui viendrait changer les choses. L'espoir veut dire que nous pouvons trouver
comment le faire nous-mémes. » (Lakoff, 2013). Cette phrase est symptomatique d'une
longue histoire de sécularisation du mouvement anarchiste dont 1'une des devises les
plus connues reste: « ni dieu, ni maitre », résumant ainsi la volonté anarchiste de
refuser toute hiérarchie imposée — qu'elle soit divine ou humaine. A Il'instar du
socialisme et du communisme, l'anarchisme s'est historiquement construit en

opposition aux religions instituées.

24



Parmi les penseurs qui ont fondé la pensée anarchiste, tels que Proudhon et Bakounine,
on retrouve des critiques virulentes contre 1'idée méme de Dieu. On pense notamment
a ces formules célebres: « L'idée de Dieu suppose l'abdication de la raison et de la
justice humaine; elle est la négation la plus décisive de la libert¢é humaine. »
(Bakounine, 1882); ou encore: « Le peuple n'a jamais fait autre chose que prier et
payer: nous croyons que le moment est venu de le faire philosopher. » (Proudhon,
1858). Pour ces auteurs, la religion représente une fuite hors du réel qui empéche les
individus de penser par eux-mémes l'organisation sociale et politique. L'Eglise est
percue comme une autorité oppressive, complice de 1'ordre dominant et des structures

de pouvoir.

Cependant, il existe tout de méme des affinités entre religion et anarchisme qui se sont

développées a travers le temps. La partie suivante sera consacrée a regarder ces

convergences de plus pres.

Des origines religieuses?

Lagalisse retrace dans ses travaux I'histoire de I'anarchisme, qui n'a jamais été athée
selon elle, méme s'il s'en revendique. Elle s'appuie sur les recherches de I'historien
Peter Marshall, qui explique que I'anarchisme s'est construit sur plusieurs cosmologies
paiennes syncrétiques, comme une tentative de fusionner la théologie et la mythologie
des religions ayant pour fond commun l'immanence divine. L'anarchisme, selon
Marshall, reposerait — avec des différences et des similitudes — sur une cosmologie
spécifique qui nait au Moyen Age, se transforme et se cristallise a la Renaissance, puis
prend graduellement un visage scientifique entre le siécle des Lumicres et le XXe

siécle (Marshall, 1993).

Il situe les précurseurs de 1'anarchisme dans les courants religieux hérétiques anglais,
courants dont le discours et les pratiques, issus de milieux chrétiens, réinterpretent les
textes religieux & I'encontre des préceptes, du discours et de la domination de 'Eglise
(Boureau, 2008). Ces mouvements hérétiques sont a I'origine de plusieurs réformes de
I'Eglise médiévale et avaient pour mission d'ceuvrer pour le bien commun 4 travers la
propriété collective, en s'opposant aux enclosures, a la privatisation des terres et a la
domination du clergé. Ils formulaient une critique du travail forcé a 1'époque féodale

ainsi qu'une critique du capitalisme, tout en utilisant de grands principes chrétiens pour

25



construire leur discours, par exemple en valorisant la « grace » plus que le « travail »

(Marshall, 1993).

Lagalisse rapporte une lettre écrite par Bakounine, un des fondateurs de la pensée

anarchiste, qui a toujours ni¢ Dieu, mais qui aurait écrit ceci a sa petite sceur:

Laisse la religion devenir la base et la réalité de ta vie et de tes actions, mais
que ce soit la religion pure et déterminée, celle de la raison et de I'amour divins
[...] Si la religion et la vie intérieure émergent en nous, alors nous prenons
conscience de notre force, car nous sentons la présence de Dieu en nous, ce
méme Dieu qui crée un nouveau monde, un monde de liberté absolue et

d'amour absolu [...] c'est notre but. (Lehning & Bakounine, 1973)

Méme si ce qui reste de lui dans 1'anarchisme moderne est surtout sa phrase iconique:

« Et si vraiment Dieu existait, il faudrait s'en débarrasser. » (Bakounine, 1970).

Lagalisse cite également Jacqui Alexander, théoricienne féministe caribéenne qui
articule luttes anticoloniales, féminisme transnational et spiritualit¢ dans une
perspective de justice sociale et politique, a qui 1'on avait demandé ce que signifierait
de « prendre au sérieux le sacré dans les mouvements anarchistes », question a laquelle
elle arépondu: « Le sacré devrait étre considéré comme réel, et la structure de croyance
de ses praticien-ne's devrait étre considérée comme ayant des effets réels. »

(Alexander, 2005)

Utopie libertaire et judaisme

Plusieurs historien-nes situent l'utopie libertaire dans la pensée anarchiste, qui se
traduit par un rejet de toute forme d'autorité coercitive (Etat, Eglise, capitalisme). Elle
se fonde sur des principes d'émancipation par la démocratie directe, l'autogestion et
1'égalité radicale entre les humain-es et les non-humain-es (Colson, 2001). Michael
Lowy, déja cité a propos du socialisme, repere aussi des affinités électives entre la
tradition juive et l'utopie libertaire dans la culture juive-allemande moderne. Selon lui,
ces deux mouvements se rejoignent sur plusieurs points, & commencer par une
idéologie partagée qui oscille entre la glorification d'un passé idéalisé et 1'espérance
d'un monde nouveau, ce dernier restant marqué par des traces de ce passé transformé.

En d'autres termes, l'avenir révé conserve certains €léments du passé, mais ceux-ci sont

26



réinterprétés et transfigurés a travers une vision utopique. Lowy s'appuie sur les
travaux de Scholem, grande figure du messianisme juif, qui explique: « Ce monde
entiecrement nouveau comporte encore des aspects qui relévent nettement du monde
ancien, mais ce monde ancien lui-méme n'est plus identique au passé¢ du monde; c'est
plutdt un passé transformé et transfiguré par le réve éclatant de l'utopie. » (Scholem,
1974). Ce lien entre passé et futur illustre le réve foisonnant de 1'utopie libertaire: elle
n'est pas totalement détachée du passé, mais elle s'en affranchit en le réinventant grace
a la force du mythe, lequel ouvre la possibilité de dépasser la réalité existante pour

imaginer un ordre social radicalement nouveau (Lowy, 1999).

Une autre convergence soulignée par Scholem est I'attente d'une catastrophe, partagée
a la fois par le messianisme juif et les doctrines révolutionnaires, incluant 1'utopie
libertaire. Celle-ci se prépare a I'effondrement en testant des utopies concretes, qui
permettent de maturer la révolution, laquelle vise a rompre avec I'existant oppressif et
dominant, et a ouvrir « la possibilité entierement autre » (Mowinckel, 1956). Comme
l'espere la tradition hébraique, il ne s'agit pas de travailler sur le monde existant en y
ajoutant des améliorations progressives, mais bien de faire irruption dans un autre

monde, en rupture totale avec le présent.

Cette révolution messianique, qui passe notamment par l'abolition de la classe
dirigeante, se retrouve dans les paroles du prophéte Isaie (13, 11; 14, 5): « Lors du Jour
du Seigneur, I'Eternel abattra 'arrogance des tyrans (geut aritsim) et brisera le sceptre
des souverains (shevet moshlim) qui rouaient de coups les peuples et persécutaient les
nations. » (La Sainte Bible, 1961). Le pouvoir des Hommes sera 1€gué a nouveau a la
volonté du divin. Pour Lowy, la négation de tout pouvoir humain réel constitue une

affinité significative entre I'utopie libertaire et la pensée juive (Lowy, 1999).

1.2.4 Ecologisme

Le rapport de 1'écologisme aux spiritualités est marqué par une certaine ambivalence
et a évolué au fil du temps. Historiquement, depuis le célebre essai de Lynn White —
historien américain médiéviste — sur les racines chrétiennes de la crise climatique, le
discours dominant a souvent présenté le monothéisme comme a l'origine d'une
désacralisation progressive de la nature ayant conduit au développement de

l'industrialisme: « Le christianisme, en particulier dans sa version occidentale, non

27



seulement établit une dualité entre 'hnomme et la nature, mais insiste également sur le
fait que la nature n'a de raison d'étre que de servir I'homme. » (White, 1967: 125) Cette
these, appuyée par une lecture théologique du christianisme, a longtemps alimenté la

méfiance des écologistes a 1'égard des religions monothéistes.

Pourtant, a partir des années 1990, de nouvelles approches ont émergé pour réconcilier
foi et écologie. Des théologiens, philosophes et militants ont proposé une relecture des
textes sacrés mettant en avant la notion de responsabilité envers la Création et 1'idée
que I'humain est gardien plutdét que maitre de la nature. Comme 1'exprime Thomas
Berry: « Nous ne pouvons pas nous sauver sans sauver la Terre. Nous ne sommes pas
séparés de la communauté du vivant, nous en sommes une expression. » (Berry, 1999:

203)

C'est dans cette lignée que s'inscrit I'encyclique Laudato si' (2015) du pape Frangois.
N¢ Jorge Mario Bergoglio en 1936 a Buenos Aires, premier pape jésuite et premier
pape issu du continent américain, Francois s'est imposé comme une figure spirituelle
engagée sur les enjeux sociaux et environnementaux. Laudato si', dont le titre fait
référence au « Cantique des créatures » de saint Francois d'Assise, propose une vision
d'« écologie intégrale » articulant indissociablement justice environnementale, justice
sociale et conversion spirituelle. Le texte dénonce a la fois les exces du capitalisme
extractiviste, la culture du déchet et I'illusion d'une croissance illimitée, tout en invitant
a reconnaitre la valeur intrinseque de chaque créature et l'interdépendance de toute vie

sur Terre.

Dans l'encyclique, le pape Francois rompt explicitement avec la lecture
anthropocentrée dénoncée par White, en appelant a une réhabilitation du lien sacré
entre I'humanité et la nature: « Le respect de la Création fait partie intégrante de la foi.
» Il insiste sur le fait que la crise écologique est aussi une crise éthique et spirituelle,
et qu'elle ne pourra étre résolue que par une transformation profonde de nos modes de
vie, de nos systémes économiques et de nos cceurs. Ce positionnement ouvre un espace
de dialogue inédit entre le christianisme et certains courants écologistes, en démontrant
que la foi, loin d'étre un obstacle, peut devenir un levier puissant pour mobiliser les

consciences et les actions en faveur de la planéte.

28



Sylvie Ollitrault — sociologue et spécialiste de 1'é¢tude des mobilisations
environnementales, des réseaux militants et des formes contemporaines de
désobéissance — décrit le militantisme €écologiste comme une forme de messianisme
séculier: une mission de salut collectif tournée vers la protection du vivant. Si
beaucoup d'écologistes tentent de dissimuler cette dimension derriere un discours
scientifique, de peur d'étre accusés de dogmatisme ou d'idéologie, Ollitrault soutient
qu'il s'agit bien d'un « militantisme de mission ». Ce messianisme n'est pas religieux,
mais éthique et politique: en assumant ce role, les écologistes se placent au service du
vivant et endossent une responsabilité quasi prophétique face a la crise écologique

(Ollitrault, 2008).

Dans un méme ordre de pensée, plusieurs auteur-trices se sont intéressé-es aux
mouvements écologistes spirituels qui appellent au retour du sacré et qui personnifient
la Terre comme une divinité avec laquelle il serait important de se mettre en harmonie.
Hainard, Ribes, ou encore Goldsmith avec sa fameuse phrase: « L'écologie est une
foi » (Goldsmith, 1992: 97). Méme si ces courants ont recours au monde symbolique
pour se représenter la Terre — « L'écologie sera notre renaissance: notre retour a la
Terre. La Terre n'appartient pas aux hommes, disent les Indiens, les hommes
appartiennent a la Terre. La est notre utérus » (Lalonde, 1978, p. 12); ou encore, pour
Alain Hervé: « Le dauphin parle, nous interpelle. Nous sommes au bord d'une
vertigineuse reconnaissance, réconciliation » (Hervé, 1978, p. 107). Méme si ces
discours mobilisent des pratiques qualifiées de « sacrées » pour nourrir un rapport au
monde, ils montrent que, en marge des religions monothéistes qui sont au centre de
mon analyse, certaines franges de la gauche expriment malgré tout une forme de «

tentation du religieux ».

Ces mouvements écologistes spirituels restent cependant minoritaires et tres critiqués
par la pensée écologiste dominante (Alphandéry et al., 1991), qui prone un retour aux
« sciences de la Terre » et au « rationnel », et qui se dissocie de ce discours spirituel,

le qualifiant de « marginal » et non représentatif de la lutte écologique (Flipo, 2013).

29



1.2.5 Féminisme

La pensée féministe est plus nuancée qu'on ne le croit quant au rejet des religions.
Certains courants, notamment le féminisme matérialiste, associent les religions a des
outils d'asservissement des femmes, et les institutions religieuses a des structures
patriarcales. Ces institutions contrdlent le corps des femmes, leur sexualité, leur liberté
et leur rdle social: « Si Dieu est méle, alors le male est Dieu. » (Daly, 1973: 13). Pour
Simone de Beauvoir, la religion a justifié la hiérarchie des sexes par le sacré, reléguant
ainsi les femmes au statut de subalternes: « Les religions ont toujours été du coté des

hommes contre les femmes. » (Beauvoir, 1949: 237).

Si ce courant critique a fortement influencé la pensée féministe, notamment en
Occident, il n'est cependant pas le seul. D'autres approches, comme le féminisme
théologique, proposent une relecture critique des traditions religieuses en faveur de
I'égalité des sexes. Des courants comme le féminisme islamique ou le féminisme juif
développent des interprétations féministes des textes sacrés, en distinguant ce que
disent réellement les textes de ce que les institutions prétendent dire au nom de Dieu:
« Il ne s'agit pas de réformer le Coran, mais de réformer les lectures faites par les

hommes. » (Lamrabet, 2007).

Théologies féministes

La théologie féministe émerge d'une volonté de réconcilier les religions monothéistes
avec la pensée féministe. Elle propose une relecture des textes sacrés a la lumiere des
luttes féministes, en mobilisant des réflexions théologiques, herméneutiques et
étymologiques. Comme l'affirme Rosemary Radford Ruether: « Toute théologie qui

justifie la subordination des femmes n'est pas un discours chrétien fidele. » (Ruether,

1983, p. 18).

Dans le christianisme, des théologiennes comme Elisabeth Schiissler Fiorenza mettent
en lumicére le rdle central des femmes dans la construction du christianisme primitif.
Elle insiste sur I'importance de relire I'histoire chrétienne depuis la perspective des
opprimé-es: « Il ne s'agit pas seulement d'ajouter des femmes a I'histoire de I'Eglise,

mais de relire cette histoire a travers le regard des opprimées. » (Fiorenza, 1983, p. 5).

30



Ruether défend également une vision non genrée de Dieu, estimant que les images
traditionnelles de Dieu comme « pére », « roi » ou « seigneur » divinisent la
masculinité et justifient I'oppression des femmes: « Si Dieu est vu comme pere, roi,
seigneur, alors la masculinité est divinisée et l'oppression des femmes justifiée. »

(Ruether, 1983, p. 27).

Dans l'islam, des figures comme Asma Lamrabet, Amina Wadud ou plus récemment
Raouti Rezali développent une théologie coranique féministe, fondée sur une
méthodologie linguistique et contextuelle inspirée d'Abtu Bakr al-Siddiq, compagnon
du Prophéte Muhammad. Cette approche préconise une interprétation des termes
coraniques selon leur usage courant a I'époque de la révélation (Rezali, 2024). Par
exemple, le célebre verset 34 de la sourate An-Nisa' (4: 34), souvent interprété comme
autorisant les violences conjugales, est recontextualisé. Le verbe daraba,
habituellement traduit par « frapper », aurait en réalité le sens originel de « donner
l'exemple », selon son emploi au moment de la révélation. Ainsi, le verset pourrait étre
lu comme une invitation a agir avec exemplarité et éthique, et non a user de violence

(Rezali, 2024).

La théologie féministe musulmane appelle donc a une relecture critique des versets a
la lumiere du contexte, une interrogation de la 1égitimité des exégetes classiques, ainsi

qu'a souligner la centralité des valeurs coraniques de justice et d'équité.

Dans le judaisme, le féminisme théologique va plus loin que I'interprétation des textes:
il s'attache a réinventer les pratiques religieuses a partir de I'expérience féminine. Cela
inclut la création de nouveaux rituels (liés a la sexualité, aux menstruations, a la
naissance, etc.), ainsi que la revendication de l'accés aux fonctions de pouvoir
religieux, comme le rabbinat. La théologienne Judith Plaskow affirme: « Le judaisme
ne pourra étre fidele a ses propres idéaux de justice tant qu'il continuera a exclure les

femmes de son récit théologique. » (Plaskow, 1990, p. 23)

31



Ecoféminisme et spiritualités alternatives

Plus récemment, on a vu émerger la pensée écoféministe et le féminisme spirituel,
notamment a travers les travaux de Starhawk, Vandana Shiva et Maria Mies, qui
valorisent une spiritualité non dualiste, fondée sur une éthique du soin, de la sororité
et de la justice cosmique: « La spiritualité est politique. Ce que nous vénérons modele
la maniére dont nous vivons. » (Starhawk, 1982) Méme si ce courant ne reléve pas
directement du périmétre initial centré sur les religions du Livre, il constitue un point
d'intérét pour cette recherche. En effet, il offre un éclairage complémentaire sur la
maniere dont certaines formes de spiritualité, extérieures aux traditions abrahamiques,
articulent croyances, engagement politique et transformation sociale — et permet ainsi
d'enrichir la réflexion sur les liens entre le religieux, le spirituel et I'action militante.
L'exemple de Starhawk est intéressant. Pionniere de l'action directe non violente,
militante dans les mouvements antimilitaristes et anti-nucléaires, elle se définit
¢galement comme sorciere néopaienne, écoféministe et anarchiste. Elle a écrit

plusieurs ouvrages dans lesquels elle tente d'allier spiritualité et politique.

Starhawk définit la spiritualit¢é féministe comme un mouvement attaché a la
reconnexion des femmes avec leur pouvoir, et a la remise en question des valeurs
patriarcales, dans la religion comme dans toutes les sphéres de la vie. Ce mouvement
inclut aussi bien des femmes et des hommes s'identifiant comme paien-nes, que
d'autres militant pour I'égalité des genres au sein des religions dominantes (Starhawk,

2019).

Starhawk souligne la double potentialité de la spiritualité: d'un coté, elle peut insuftler
du sens et du vivant a I'action politique; de l'autre, elle comporte des risques lorsqu'elle

est instrumentalisée, notamment dans le cas de dérives extrémistes religieuses.

Elle invoque plusieurs raisons d'introduire le rituel, la magie et la spiritualité dans
l'action politique. Pour elle, la spiritualité concerne moins la croyance que notre
capacité a écouter de maniere « fertile ». Elle insiste sur le besoin symbolique de
I'humanité, comme le souligne la théologienne féministe Carol P. Christ: « Les
systemes symboliques ne peuvent étre rejetés; ils doivent étre remplacés. La ou aucun
remplacement n'a eu lieu, I'esprit retourne a des structures familiéres en temps de crise,

de perplexité ou de défaite. » (P. Christ, 2018: 85)

32



Au-dela du symbole, Starhawk défend un rapport « exigeant, attentif, patient et
lucide » ( Starhawk, 2019) au territoire. Ce rapport implique une transformation des
consciences pour accéder a une appartenance au vivant qui dépasse la visibilité
immédiate, et permet de sculpter une place dans la nature et ce qu'elle excede. Ce lien
sacré au vivant a existé dans de nombreuses cultures, mais est aujourd'hui plus difficile

a activer dans le bruit de I'urbain contemporain.

Elle insiste également sur le potentiel transformateur de la magie, qui agit sur la
conscience collective, de maniére consentie et volontaire, a I'image de toute
transformation politique. La magie devient alors une expérience de prise de conscience

partagée, notamment dans les groupes féministes:

La prise de conscience féministe est un processus fondé sur de robustes
principes magiques. Si nous nous parlons en égales, non pas de choses
abstraites, mais d'expériences concrétes que nous avons vécues, nous
percevons les forces communes qui ont modelé nos vies. [...] Faire exister le
sacré dans I'immanence des relations, c'est ouvrir a ce qui n'appartient a aucune

de nous, mais qui nous traverse toutes. (Starhawk, 2015: 71)

Selon elle, cette expérience du sacré partagé permet de tenir dans la durée du travail
politique, de l'incarner dans la terre, la communauté, et dans la foi en une justice
cosmique — foi que partageait Martin Luther King dans sa célébre affirmation: « The

arc of the moral universe is long, but it bends toward justice ».

1.3 Conclusion

Bien que non exhaustive, cette revue de littérature suffit a montrer que les rapports
entre religions et idéologies de gauche ne sont pas que négatifs. Méme si, dans le
monde occidental, de nombreuses idéologies politiques de gauche ont émergé en
opposition au religieux, il n'en demeure pas moins que ce dernier a souvent constitué
une trame de fond pour ces idéologies au cours de I'histoire, sans pour autant en étre
la finalit¢ (Becci et Monnot, 2016). Toutefois, les convergences entre le religieux et
les idéologies de gauche se situent essentiellement sur le plan des idées morales et des

idées politiques. Elles excluent dans une large mesure la dimension des croyances

33



proprement dites ainsi que la transcendance et la métaphysique constitutives des

religions.

Si les traditions monothéistes ont été explicitement écartées de I'horizon politique et
intellectuel de nombreux mouvements de gauche, elles semblent néanmoins revenir
sous d'autres formes, souvent plus diffuses et symboliques. Sous l'apparence de
pratiques animistes, analogiques ou €cospirituelles qui traduisent ce que I'on pourrait
appeler un « retour du refoulé » religieux. Il ne s'agit pas d'un retour aux dogmes
institués, mais d'une reconfiguration du besoin de sacralité: I'aspiration au
transcendant, aux rituels et a la symbolisation du combat collectif demeure, mais elle
se déplace hors du champ des religions instituées pour se reconstituer autour de la
nature, de la communauté, ou encore du vivant. Cette dynamique met en lumiére qu'un
rejet explicite des religions du Livre ne supprime pas l'aspiration au religieux chez
certain.es militant.es. Cette réinvention du religieux dans des pratiques profanes
interroge la manic¢re dont certains courants de gauche continuent a mobiliser,

consciemment ou non, les registres du religieux.

Chapitre 2 : Qu'est-ce que la religion et qu'est-ce que

la justice sociale ?

Cadre théorique

Le chapitre précédent a permis d'apporter des pistes de réponse a notre question de
départ : quels rapports entretiennent les idéologies de gauche avec le religieux ? De
cette exploration émerge le constat que ces rapports s'averent pour le moins contrastés
et plus compliqués qu'il n'y parait en premiere approche. Nous avons certes constaté
un rejet assez net des religions du Livre dans les idéologies de gauche, mais une
continuité trés claire aussi sur le plan des valeurs morales, voire politiques, entre ces
religions et les idées de gauche. On a pu noter également que certains mouvements
trés opposés aux religions monothéistes ne rejettent pas toute forme de religiosité ou
de spiritualité. Comment comprendre ces relations ? Qu'est-ce qui les détermine ?

Pourquoi ce rejet du monothéisme, mais aussi cette continuité sur le plan des valeurs

34



? Et pourquoi aussi cette ouverture a des spiritualités alternatives, alors méme que les

religions du Livre pourraient offrir de telles expériences ?

Pour espérer répondre a ces questions, il faut clarifier les notions clés auxquelles elles
se réferent. Autrement dit, il nous faut des concepts précis pour aborder les deux
thémes centraux de ce mémoire : la religion et la justice sociale. Pour essayer de
préciser les choses concernant la religion, j'ai décidé de prendre appui sur les travaux
du philosophe Mohamed Amer Meziane. Récents, ces travaux offrent un point de vue
trés original sur ce qu'est la religion, s'inscrivant dans une perspective critique a 1'égard
du capitalisme, mais proposant a cette critique d'adopter un « tournant métaphysique ».
Pour ce qui est de la justice sociale, j'ai choisi de me référer a 1'une des réflexions les
plus systématiques qui soient sur ce sujet, celle de la philosophe Nancy Fraser. Sa
théorie de la justice sociale offre un cadre conceptuel solide pour appréhender ce que
j'ai appelé les idéologies de gauche et les explorer de manicre plus fine que ne le

proposent les fréres Parenteau.

2.1 Religion et sécularisme

Dans leur rejet explicite des religions monothéistes, les idéologies politiques de gauche
témoignent du processus de sécularisation que les sociétés occidentales sont censées
avoir connu au cours des derniers siecles. Elles en sont parties prenantes. Mais qu'est-
ce donc que cette sécularisation ? Et par conséquent, qu'est-ce que la religion ? La
réponse que propose Meziane a ces questions ouvre de nouvelles perspectives,
auxquelles les critiques du capitalisme devraient, je crois, s'intéresser. C'est du moins

ce que je vais tenter de montrer dans les pages qui suivent.

2.1.1 La religion, une invention occidentale

Selon Meziane, la notion méme de « religion » n'est pas une catégorie universelle mais
une construction historique de 1'Occident. Celui-ci s'est attribué le pouvoir non
seulement de définir ce qu'est la religion, mais aussi d'imposer cette définition comme
une norme valable pour I'ensemble des cultures et des traditions. Mohamed Amer

Meziane se rapporte aux travaux de Talal Asad qui critique la catégorie « religion »

35



(celle de « sciences religieuses » aussi) et qui tire d'ailleurs le gros de son travail de
'ceuvre de Jacques Derrida (Derrida 2000). Assad envisage le mot « religion » comme
une invention latine et euro-chrétienne, pourvue d'une volonté de définir la religion
comme une constante des sociétés humaines. Selon Asad, c'est seulement au XVIlle
siécle qu'ont été poursuivies les « premieres tentatives systématiques pour produire
une définition universelle de la religion [...] comme croyances (en un pouvoir
supréme), de pratiques et d'éthique (un code de conduite fondé sur des récompenses et
des chatiments aprés la mort) — supposée exister dans toutes les sociétés » (Asad,
2003). A partir de la croyance en une entité supréme ou sacrée découlent des pratiques
culturelles et des normes éthiques. Celles-ci sont considérées comme des constantes a

partir desquelles la raison moderne définit ce qu'elle nomme le « religieux ».

Mohamed Amer Meziane s'aligne sur la pensée d'Assad. Selon lui, la religion comme
« ordre de réalité » n'existerait pas. Ce qui existerait en revanche, ce sont des humain.es
qui rentrent en contact avec des entités vivantes et non humaines, avec la terre et ce
qui I'excede (Meziane, 2023). La religion quant a elle, serait une invention des élites
intellectuelles d'Europe occidentale depuis le XVIe siecle. Ces élites auraient discuté,
défini, critiqué l'entité « religion », abreuvées de récits de voyages de missionnaires,
pour ensuite, au XIXe siecle, la dissoudre au nom du sécularisme. De ce fait, elles ont
¢laboré une catégorie abstraite et généralisante appelée « religion ». Cette derni¢re
permettait de comparer, classer et hiérarchiser les différentes traditions spirituelles du
monde, en les mesurant a l'aune du christianisme occidental. En procédant ainsi,
'Occident s'est arrogé le pouvoir de définir ce qu'était ou non une « religion »,

transformant des expériences diverses en une entité homogene.

L'invention de la religion et ses transformations ont constitué¢ selon Meziane une
condition nécessaire au processus de sécularisation. La religion rendue privée au nom
de la sécularisation reviendrait a réfléchir la maniére dont I'Etat détient le pouvoir de
définir la religion et de définir ce qui devrait étre privé ou public. Or, la proposition de
Meziane consiste a rompre avec cette logique: il affirme que nul ne devrait étre
contraint par autrui dans sa maniere de croire, de vivre ou d'agir, et que la religion ne
devrait exercer aucune prise sur I'Etat, tout comme 1'Etat ne devrait pas avoir de prise
sur la religion. Ce changement de paradigme implique, selon lui, de destituer les

humains (qu'ils soient papes, empereurs, rois ou dirigeants) de tout pouvoir d'exercer

36



une autorité sur autrui au nom de Dieu ou des dieux, ouvrant ainsi la voie a une

conception véritablement égalitaire et décentrée du religieux.

2.1.2 Qu'est-ce que la sécularisation?

Dans sa définition classique, le sécularisme renvoie a la séparation institutionnelle
entre I'Etat et la religion, principe qui vise a garantir la neutralité¢ de I'Etat tout en
protégeant la liberté de conscience. Cette idée trouve une formulation précoce et
influente chez John Locke (1632-1704), philosophe anglais du libéralisme politique et
figure majeure du Siecle des Lumiéres. Dans sa Lettre sur la tolérance (1689), Locke
soutient que I'Etat ne doit pas intervenir dans les affaires spirituelles, celles-ci relevant
du for intérieur de chaque individu. Pour lui, la religion reléve d'un choix personnel et
intime, qui ne peut étre imposé par la contrainte politique. Il distingue ainsi le role du
magistrat civil, limité a la préservation de 1'ordre public et de la paix sociale, de celui

des communautés religieuses, qui concerne uniquement le salut des ames.

Meziane propose une autre définition de la sécularisation qu'il explique en empruntant
l'exemple du phénomene de sécularisation des souterrains. Meziane évoque dans son
livrte Des Empire sous la terre, une correspondance entre un chargé d'affaires de
'administration coloniale frangaise, désireux d'extraire le charbon enfoui dans les
sous-sols du Sud de l'actuel Vietnam, et un mandarin qui refuse d'accorder la
concession au gouvernement francais. Le mandarin explique qu'un dragon repose sous
la terre, interdisant toute extraction de peur de heurter son épiderme. Dans I'archive, le
mandarin rappelle que « I'on n'exploite pas les sous-sols impunément, que des forces
infernales menacent les humains lorsqu'ils prétendent étendre leur pouvoir dans les
entrailles de la terre ». Tout au long de la correspondance, le chargé d'affaires remet en
question cette croyance, réduisant la part invisible des souterrains a une superstition
inventée par les prétres pour empécher I'exploitation des gisements de charbon. Pour
Meziane, cette négation d'un rapport invisible a la terre, au ciel et aux souterrains a
constitué un levier décisif dans le déploiement de I'extractivisme colonial, notamment
par le développement des technosciences. Ce processus de disqualification, via le
concept de « superstition », accompagne la volonté de ce que Meziane nomme

« réaliser le salut sur Terre », notamment a travers 1'accumulation des richesses:

37



La question n'était plus, & mon sens, de décrire uniquement comment ils
exploitaient la Terre, les peuples et les vivants, les humains et les non-humains.
La question était aussi de savoir comment ils exploitaient les sous-sols. Je
savais que, sans analyser le rapport du XIXe si¢cle au Ciel, rien de ce qui se

passait sur la Terre ne pouvait étre compréhensible. (Meziane, 2021: 59)

En définitive, pour Meziane, la réduction de la part « invisible » des souterrains a des
superstitions, et donc la sécularisation des sous-sols des peuples racisés, a constitué
une condition nécessaire a l'apparition du capitalisme fossile tel que nous le
connaissons. Ce transfert d'une quéte du salut — autrefois recherchée dans le ciel —
vers la terre, dans ses entrailles, a opéré une dissolution de la conquéte du ciel dans
l'exploitation de la terre. Ce que 1'on appelle aujourd'hui extractivisme. Ainsi, Meziane
propose une redéfinition de la sécularisation qui n'en est pas une en réalité: loin d'un
retrait de la religion, elle se présente comme un processus de disqualification des
rapports invisibles au monde (terre, ciel, souterrains), réduits au rang de superstitions.
Elle devient alors une redirection du sacré, du ciel vers la terre et ses ressources,
inscrite dans une logique d'accumulation matérielle. La sécularisation apparait deés lors
comme un mécanisme de domination coloniale et économique, effacant les
cosmologies non occidentales au profit d'une rationalité technoscientifique tournée

vers l'exploitation.

Le culte de l'industrie et la colonisation du globe

Meziane soutient ainsi que ce que l'on a nommé « sécularisation » désigne en fait
I'émergence d'une religion industrielle ou la religion industrialiste. Il en trouve des
traces diverses, notamment dans certains textes de Benjamin Disraeli, Premier ministre
du Royaume Uni au cours de la seconde partie du 19¢ siécle. Disraeli y décrit par
exemple un étre non humain qui « a pénétré des espaces plus vastes que ceux qui sont
racontés dans la fable arabe et peuplé d'habitants plus merveilleux que Afrite et Peri ».
Cet étre est décrit comme le plus grand, le plus vaste et le plus puissant des esprits. 1l
surpasse les non-humains des traditions préislamiques et des folklores arabes. Il aurait
méme multiplié¢ le pouvoir des esprits souterrains (jinn). Il aurait pris des « formes

mystérieuses pleines d'existence sans vie » qui « effectuent avec aisance et en un seul

38



instant ce que 'homme ne peut faire qu'avec difficulté et sur plusieurs jours ». Cet étre

surhumain n'est autre que la machine a vapeur:

Une machine est un esclave qui ne peut apporter ni porter aucune dégradation:
c'est un étre pourvu du plus haut degré d'énergie et agissant sous le plus haut
degré d'excitation mais néanmoins libre de toute passion et émotion dans le

méme temps [...] Ce n'est pas seulement un esclave mais un esclave surnaturel.

Pour Meziane, cette fascination pour la machine a vapeur, en la comparant aux génies
des Mille et Une Nuits, n'est pas anodine. Attribuer une agentivité a la machine a
vapeur aurait des conséquences majeures, notamment celle de fonder une religion en
lien avec l'industrie ou la machine elle-méme. Cette religion se déploie notamment a
travers l'orientalisme, qui sert de matrice a ces gestes de divinisation du non-humain

machinique.

Autre trace de cette religiosité industrielle repérée par Meziane: certains textes saint-
simoniens, ou il est écrit: « I'industrie est le culte » (Meziane, 2021: 141). Une phrase
que le philosophe interpréte comme un ordre donné au peuple de transférer leur culte
de I'Eglise a l'industrie, & travers la colonisation du globe, afin de pratiquer une forme
de chrétienté jugée plus adéquate. Le saint-simonisme soutient aussi que « la fin de
l'exploitation de I'homme par I'homme supposait et avait pour condition I'exploitation

du Globe » (Meziane, 2021: 141).

C'est 1a une mutation du rapport de domination, qui ne disparait pas, mais se déplace,

s'étendant a la nature par un processus de domination et de colonisation.

Pour Meziane, l'analyse de ces textes permet de montrer que la sécularisation et
l'impérialité ne sont pas seulement des notions historiques ou théoriques, mais qu'elles
constituent des dimensions fondamentales pour comprendre les enjeux écologiques
actuels. Autrement dit, il rappelle que l'exploitation industrielle et coloniale de la
nature — pensée comme un déplacement du sacré vers l'industrie et la machine — doit
étre analysée a la fois comme un effet de la sécularisation (qui a disqualifié les rapports
spirituels au monde en les réduisant a de simples superstitions) et comme une
dynamique impériale. Dés lors, replacer ces deux logiques au centre de 1'analyse de la
crise écologique revient a comprendre que les crises environnementales
contemporaines sont inséparables des héritages coloniaux et des transformations

religieuses liées a I'industrialisation:

39



Ces archives montrent que les entreprises de divinisation de ['actant
machinique ma par la vapeur s'inscrivent dans une éco-théologie de la
sécularisation. Que I'orientalisme soit mobilisé ne peut surprendre. Le saint-
simonisme n'a-t-il pas professé I'union de I'Orient et de 1'Occident, comparé le
premier a la femme et le second a I'homme, le premier a la Terre et le second a
l'industrie qui la féconde? Que la machine soit plus puissante que les jinn et les
esprits des Mille et Une Nuits signifie que 1'Occident surpasse 1'0Orient dans un
imaginaire qui ne s'impose qu'au fur et a mesure des victoires que la vapeur
permet de remporter en Asie, durant la conquéte de I'Inde ou la guerre de

l'opium.

De cette analyse émerge une idée centrale: en parallele au désenchantement des
souterrains, il y a eu divinisation de la machine, a travers un nouveau culte: celui de
l'industrie — construit sous condition d'un imaginaire colonial. Cette dynamique vient

renforcer I'hypothése d'un transfert du ciel vers la terre.

L'impérialité ou l'Homme comme représentant.e de Dieu sur terre

Apres avoir montré comment la sécularisation a déplacé la quéte de salut du ciel vers
la terre — a travers la disqualification des cosmologies non occidentales et la
divinisation de la machine — Meziane pousse plus loin I'analyse en articulant cette
dynamique avec celle de I'impérialité. Si la sécularisation a accompagné I'émergence
d'un capitalisme fossile et d'une rationalit¢ technoscientifique tournée vers
I'exploitation, I'impérialité, quant a elle, a donné aux Etats modernes une 1égitimation
symbolique leur permettant de prétendre incarner Dieu ou une autorité absolue sur
terre. En d'autres termes, l'entreprise coloniale et industrielle ne saurait étre comprise
sans la prétention impériale des Ftats-nations, qui se sont présentés comme les
successeurs de Rome et du christianisme, puis comme les promoteurs d'un nouveau

culte: celui de l'industrie.

Pour expliquer ce rapport entre empires et religion, Meziane nous renvoie a une
formule essentielle que les Etats-nations ont tenté de mettre en ceuvre: « Ce royaume
est un empire », énoncé par I'Etat britannique comme une réforme symbolique, visant
a signifier qu'il n'avait plus besoin de respecter le Saint-Empire romain germanique en

déclin, et encore moins de se soumettre a I'autorité de 1'Eglise romaine, pour assumer

40



la fonction de représentant de Dieu sur terre. Il s'agit 1a de la matérialisation d'une
prétention: celle d'incarner un absolu (Dieu) dans l'ordre terrestre. C'est une fonction
que se sont attribuée les empereurs, pour manifester le pouvoir divin a travers des

permissions suprémes exercées sur le royaume terrestre.

Pour Meziane, la revendication du statut impérial des pays coloniaux va de pair avec
celle d'étre les successeurs de Rome, voire du Christ — pour ensuite se retourner contre
lui, ayant pour seul embléme la volonté d'un salut ici-bas. Ces phénomenes se sont
développés en paralléle des mécanismes de privatisation et d'expropriation des terres,
qui ont permis I'émergence du capitalisme agraire a travers ce qu'on appelle

l'accumulation initiale du capital.

L'empire n'est pas mort, affirme Meziane: il s'est simplement ressuscité sous la forme
d'une multitude d'Etats modernes qui, chacun a sa manicre, se réclament du statut
impérial. Ils agissent au nom de leur prétendue fonction de représentant de Dieu sur
terre, et, au nom de ce méme Dieu, entreprennent de convertir d'abord les peuples au
christianisme — religion supréme des modernes — puis, une fois le christianisme

devenu sécularisme, au culte de l'industrie.

En définitive, en parallele a la sécularisation des souterrains et a la divinisation de la
machine, s'est affirmée une volonté de se faire représentant de Dieu sur terre a travers
la dynamique d'impérialité, donnant ainsi aux Etats impériaux la possibilité de régner
sur le monde. Cette dynamique vient, une fois encore, renforcer 1'hypothése d'un

transfert du ciel vers la terre.

Les idéologies politiques de gauche, agentes du sécularisme?

Le sécularisme, qui a induit un transfert du ciel vers la terre, comprend un double
mouvement, selon Meziane. D'une part, les Etats impériaux ont sécularisé les
souterrains, les grottes, les terres, etc., afin de pouvoir les exploiter, notamment en
réduisant les croyances des autres peuples a de simples superstitions — ce qui a
notamment permis le déploiement du capitalisme fossile tel que nous le connaissons.
D'autre part, des dynamiques concomitantes de divinisation de la machine et
d'impérialité, ont érigé I'Homme comme seul représentant de Dieu sur terre. Ce double
mouvement expliquée par Meziane peut étre résumé par: un désenchantement du

monde et une sacralisation de l'industrie.

41



Dans cette perspective, Meziane formule 1'hypothése que les pensées contestataires
dont la pensée écologiste et décoloniale reproduisent parfois les logiques mémes du
monde auquel elles prétendent s'opposer (Meziane, 2021). Meziane part du principe
que la crise écologique ne résulte pas uniquement du capitalisme, mais également
d'une crise de la pensée et des modes d'existence. Selon lui, la négation de toute
métaphysique contribue au surinvestissement de notre monde matériel, dans la mesure
ou nous le pensons comme le seul monde a exploiter, en nous affranchissant

notamment des liens avec les forces non humaines.

Pour dépasser cette contradiction, Meziane en appelle a la possibilité d'un tournant
métaphysique, qu'il congoit comme une voie féconde pour renouveler les horizons
critiques des idéologies de gauche. La seconde partie du chapitre sera ainsi consacrée
a l'exploration de ce tournant : en quoi consiste-t-il ? Pourquoi constitue-t-il, selon
Meziane, une piste prometteuse pour les luttes sociales ? Et surtout, comment pourrait-
il étre mis en ceuvre concrétement ? Ces interrogations guideront la suite de la réflexion

et permettront de préciser notre question de recherche a la fin du chapitre.

2.2 La métaphysique selon Meziane

2.2.1 Définition

Meziane définit la métaphysique par contraste avec la physis grecque, qui renvoie au
monde physique et vivant, matériel et visible. La physis n'est pas seulement la
« nature » opposée a la culture, mais 'espace au sein duquel les étres existent. La
métaphysique, elle, correspond a ce qui dépasse ce monde visible : certaines formes
de vie, bien qu'ancrées dans la physis, se référent a des réalités transcendantes et

invisibles qui excedent I'ordre du monde (Meziane, 2023: 22).

Elle ne se confond ni avec 'ontologie — qui la réduit a une conception du monde et
de I'étre — ni avec la théologie — qui affirme I'existence d'un Dieu unique. Elle n'est
pas non plus assimilable au surnaturel, lequel suppose une nature objectivable par des
lois. La métaphysique déborde aussi les codes sociaux, puisqu'elle ne se limite pas a

un rdle intériorisé ou a un habitus. Comme I'écrit Meziane : « La métaphysique n'est

42



ni la théologie ni I'ontologie; elle peut donc étre redéfinie, non pas comme un discours
abstrait sur I'Etre ou sur 1'Un, mais comme une composante irréductible et nécessaire

de la pensée anthropologique et des sciences sociales. » (Meziane, 2023: 23)

Ainsi, la métaphysique renvoie a la réalité d'autrui et non simplement a ses croyances.
Les esprits, par exemple, ne sont pas de simples objets de foi mais des réalités actives,
qui structurent l'existence et donnent sens au quotidien. Adopter un point de vue
« métaphysique » suppose alors de suspendre le jugement : il ne s'agit pas de prouver
l'existence de ces réalités, mais de reconnaitre ce qui « fait monde » pour l'autre.
Meziane inclut parmi ces formes métaphysiques les dieux, les esprits, Dieu lui-méme,

et plus largement ce que les sciences sociales, depuis Durkheim, nomment « le sacré ».

Pour illustrer cette approche, Meziane s'appuie sur l'anthropologue Michael Taussig et
ses recherches sur les pratiques miniéres en Bolivie. Les mineurs considérent la mine
comme une entité vivante et spirituelle, a la fois physique et métaphysique, avec
laquelle il faut composer. Elle ne saurait donc étre possédée par I'Etat ni par une entité

humaine:

Pour les mineurs boliviens, la mine est une chose vivante, “non humaine”, avec
laquelle il est nécessaire de composer. Organisme vivant, elle n'est pas
réductible a ses propriétés physiques ou géologiques, mais posséde aussi un
caractere spirituel. Elle est a la fois physique et métaphysique. C'est pourquoi,
du point de vue des mineurs boliviens, la mine ne peut étre possédée par I'Etat,
ni par une quelconque entité humaine qui aurait le pouvoir éphémeére de

l'exploiter. (Meziane, 2023: 78)

Taussig compare cette conception bolivienne de 1'esprit des sous-sols a une vision qui

prévalait aussi en Europe avant la fin du XVllle siecle:

Comme l'ont fait les mineurs a la fin du Moyen Age et a I'age classique, les
mineurs boliviens attribuent une vie organique et spirituelle a la mine. Ils se
doivent de comprendre le métabolisme de cette vie et de travailler avec elle.
Pour ce faire, il faut par-dessus tout échanger avec elle. Cela a lieu a travers un

rituel qui met en scene I'échange. (Taussig, 1980: 145)

43



Meziane insiste : il ne s'agit pas de proner un réenchantement du monde. Lorsque les
Lumicres et le techno-scientisme des XVIlle-XIXe siécles ont tenté de
« désenchanter » le monde, des courants paralléles comme le romantisme ou le
spiritisme ont cherché a le réenchanter, mais au prix de réduire l'invisible a
l'irrationalisme. Cela a renforcé, en creux, 1'idée que seule la rationalité des Lumiéres
¢tait légitime. Or, selon Meziane, le monde n'a jamais été véritablement désenchanté

au sens strict du terme : il s'est transformé, déplacé, et le religieux a muté de l'intérieur.

La rationalit¢ métaphysique qu'il défend ne vise donc pas un retour a un monde
magique, mais la reconnaissance d'une pluralité des rationalités. Elle critique la
disqualification de l'invisible et propose une désoccidentalisation de la raison, refusant

de réduire la rationalité a sa définition moderne et occidentale:

La question a poser est donc de comprendre comment I'abolition des croyances
en un souterrain peuplé de forces non humaines qui échappent a I'ordre du réel
observable — la nature cartésienne — a participé a l'extractivisme. Pour y
répondre, il faut examiner ce qui lie désenchantement et extractivisme,
sécularisation et empires-fossiles. Si I'on entend en mener une histoire critique,
avant toute chose, il est indispensable de ne pas embrasser le point de vue de
l'extractivisme colonial. Pour autant, il n'y aurait aucun sens a déduire la réalité
des esprits souterrains du seul fait que leur négation a participé au déploiement
du capitalisme fossile et donc au bouleversement climatique. (Meziane, 2023:

93)

2.2.2 Pourquoi un tournant métaphysique?

Si le capitalisme suppose une transformation des pratiques métaphysiques et du
rapport au ciel chez les modernes, ce changement n'aurait jamais eu lieu sans
l'orientalisation des autres traditions humaines — c'est-a-dire sans l'interprétation de
leurs traditions spirituelles ou de leurs « croyances » comme des considérations jugées
irréelles ou superstitieuses. Pour Meziane, le désenchantement des sous-sols opéré par
les pratiques extractivistes occidentales constitue ainsi une manicre d'effacer la réalité
métaphysique des peuples. Or, la critique marxiste du capitalisme demeure
insuffisante, car elle laisse de c6té ces dimensions métaphysiques et néglige 'histoire

de la sécularisation impériale — notamment celle des souterrains — considérée par

44



Meziane comme une dimension cruciale de l'accumulation initiale du capital et, par
conséquent, de I'extractivisme. Meziane rappelle que Marx, dans La question juive,
affirmait que la religion en général était « 1'opium du peuple », mais il estime que le
marxisme a confondu la critique des oppressions religieuses avec celle des religions
«en général », ce qui a conduit a une nouvelle forme de domination visant a abolir
non seulement les croyances mais aussi les réalités vécues des peuples. C'est pourquoi
il en appelle a penser par la métaphysique pour repenser la critique du capitalisme,
reconsidérer le dualisme entre humain-e et non-humain-e et rendre justice aux
croyances historiquement hiérarchisées et dévalorisées comme de simples

« superstitions ».

Dans le prolongement de cette critique, Meziane souligne que la pensée écologique
doit elle aussi reconnaitre qu'il ne saurait y avoir de rapport alternatif au vivant sans
un rapport alternatif aux réalités métaphysiques. Autrement dit, « nous ne pouvons
sérieusement penser notre appartenance a la terre sans prendre au sérieux ce qui excede
le plan physique de cette méme terre. En supprimant l'existence des ames et des dieux,
en réduisant tout ce qui existe a la physicalité constitutive de la notion moderne et
extractive de nature, on perd précisément ce rapport d'appartenance a la terre; il faut
donc remettre en cause cette réduction du réel pour que 1'écologisme cesse de
reproduire le naturalisme de la pensée industrialiste qu'il critique » (Meziane, 2023:

132).

Cette perspective trouve un écho lorsqu'on la compare aux cosmologies animistes et
analogistes décrites par Philippe Descola. Celles-ci reposent sur des ontologies ou la
séparation entre nature et culture est absente : les entités naturelles sont pergcues comme
des sujets liés par des relations symboliques, des intentions ou des correspondances
invisibles (Descola, 2005). Tandis que Descola reste dans une anthropologie
descriptive, Meziane propose une refondation des mondes communs, a partir d'un
geste de réparation ontologique. Il ne s'agit plus seulement de constater que certains
peuples vivent autrement, mais de rendre effectives et 1égitimes ces autres fagons d'étre
au monde, c'est-a-dire de leur permettre d'exister pleinement dans I'espace politique et
institutionnel afin de batir des alternatives a I'ordre capitaliste, extractiviste et racial.
Meziane va plus loin en faisant de la métaphysique un terrain d'émancipation politique,

permettant non seulement aux peuples colonisés de réhabiliter leurs ontologies, mais

45



aussi de repenser le droit, 1'écologie et la justice sociale a partir de cadres non

occidentaux.

Ce passage, situ¢ a la fin de Des empires sous la terre (Meziane, 2023: 200), résume

bien les raisons de ce tournant métaphysique:

Le ciel ne peut étre réduit a la terre. Par-dela sa dimension métaphorique, le
mot de «ciel » renvoie a la part métaphysique du réel que la modernité
impériale a rendu impossible en la nommant religion. Une tentative de
réduction du ciel a la terre est le cceur battant de I'antimétaphysique

extractiviste.

Ce processus correspond, selon lui, a ce que Nietzsche nomme « la croyance au
monde » comme seule réalité possible. Il est pour le moins ironique, écrit Meziane,
que la seule civilisation humaine ayant voulu condamner toute idée d'un au-dela soit
aussi celle qui s'est le plus rapprochée d'un scénario de fin du monde. En cherchant a
réaliser le salut ici-bas, a travers l'exploitation de la planéte et 'accumulation infinie
des richesses, le capitalisme a détruit la terre elle-méme. Au lieu de créer un paradis
sur terre, les puissances modernes ont produit une forme d'enfer : « La seule
civilisation a avoir affirmé I'existence d'un seul monde est celle qui menace aujourd'hui

de détruire le vivant. » (Meziane, 2023: 200).

2.2.3 Comment opérer un tournant métaphysique?

Pour entamer ce tournant, Meziane propose de redéfinir les catégories abstraites que
constituent « la religion », « la spiritualité » ou encore « le sacré », en suggérant de
« défaire la religion » et de se doter d'un cadre de pensée spécifiquement
métaphysique. Comme nous I'avons vu dans le chapitre précédent : la transformation
interne des religions par les empires coloniaux et l'industrialisation portée par le
capitalisme fossile est constitutive de la « sécularisation » (Meziane, 2021). Les
phénomenes politico-religieux de notre temps sont a envisager comme des visages de
la sécularisation. Cette hypothése de travail permet de situer ces phénoménes dans
l'espace et dans le temps, sans jamais chercher a définir la religion comme un universel
anthropologique, ni méme a supposer son existence. C'est pourquoi l'histoire est

indépassable lorsqu'il s'agit d'analyser les formations religieuses de maniére critique.

46



C'est sur ce point que Meziane reproche a Marx d'avoir failli : le marxisme, dans son
geste critique, n'a jamais soumis le concept de religion a une véritable historicisation,
échouant ainsi a l'inscrire dans les dynamiques de la sécularisation. Selon Meziane,
seule une telle approche permet de rendre la critique des religions réellement
historique, voire « scientifique », au lieu de la maintenir dans le registre de I'idéologie.
Autrement dit, les idées théologiques ne peuvent étre comprises comme des
manifestations profanes qu'a I'intérieur d'une théorie des dynamiques de sécularisation,
dynamiques elles-mémes constitutives du monde dit « profane » dans lequel régnent

les impérialités de I'Etat et du capital.

Le véritable enjeu pour Meziane n'est pas de définir la religion, il s'agit de comprendre
qui détient le pouvoir de la définir et d'universaliser cette définition. Opérer un tournant
métaphysique suppose donc de restaurer une pluralité de pensées et de narrateurs, en
refusant de laisser la catégorie « religion » enfermer et réduire des traditions multiples
aun schéma eurocentré. Dans cette optique, Meziane s'inspire de Talal Asad et propose
de remplacer la notion de religion par celle de « traditions ». Cette derniére permet de
penser les traditions comme des unités plurielles ou le croire — entendu comme
maniére d'étre — et le faire — entendu comme pratiques concreétes — sont toujours
imbriqués. Penser par les traditions, et avec elles, c'est se libérer des cadres imposés
par le colonialisme et l'impérialisme, qui ont fagonné la maniére dont I'Occident a
défini la religion. Meziane insiste ainsi : il ne s'agit pas de trouver un nouveau mot
pour remplacer le terme de « religion », mais de changer de posture. Multiplier les
mots — parler de traditions, de visions du monde, de formes de vie ou de
cosmographies — importe moins que de parvenir a penser avec cet ensemble. Ce qui
compte, écrit-il : « ce n'est pas de stabiliser une nouvelle définition, mais de rendre
possible une pensée plurielle » (Meziane, 2023: 144). Une telle démarche suppose
¢galement d'accepter que tout ne soit pas immédiatement intelligible. « Tout ce que
disent les peuples n'est pas enticrement intelligible par le recours a des causes sociales
ou a des rationalités sociologiques » (Meziane, 2023: 144). Cela signifie qu'il faut
reconnaitre l'existence de réalités qui échappent a nos catégories, et qui ne peuvent pas

étre réduites sans appauvrir leur sens.

47



Un autre aspect sur lequel insiste Meziane pour opérer un tournant métaphysique, est
de produire des institutions alternatives a I'ordre capitaliste, extractiviste et racial. Il
prend l'exemple du fleuve Whanganui, en Nouvelle-Zélande qui illustre cette
démarche. En 2017, une loi a attribué au fleuve une personnalité juridique, permettant
aux peuples maoris qui s'y rapportent de protéger non seulement ses propriétés
visibles, mais également ses dimensions invisibles. Par cette reconnaissance, la loi n'a
pas simplement offert une protection écologique, mais a ouvert un espace de
conciliation entre une vision relationnelle autochtone et les catégories juridiques
modernes issues de la common law britannique (Hutchison, 2014; Piron, 2018). Ce
cas révele combien le champ de l'extractivisme et de la politique, en apparence réservé
au monde matériel, est traversé par des éléments métaphysiques. En déclarant que
« Te Awa Tupua est une totalité indivisible et vivante », intégrant ses dimensions
physiques et métaphysiques, la loi n'entendait pas restaurer une nature perdue ou se
reconnecter a une terre immanente, mais bel et bien attribuer un statut juridique a une
vision du monde dans laquelle le fleuve est un étre relationnel et vivant. Attribuer un
statut métaphysique aux choses revient alors a ouvrir un espace ou d'autres
cosmologies peuvent €tre prises au sérieux comme fondements lIégitimes d'un droit et

d'une conception du monde.

Pour Meziane, cette reconnaissance juridique ne va pas de soi : elle suppose une
opération de traduction, ou des visions du monde spirituelles et relationnelles doivent
étre exprimées dans un langage recevable par le droit occidental sans étre réduites a
un folklore ou a une simple croyance. C'est précisément ce geste — reconnaitre la
validité ontologique d'autres rapports au monde — qui constitue, selon lui, le ceeur du
tournant métaphysique. En d'autres termes, ce tournant consiste a accorder une
légitimité pleine et enticre aux ontologies alternatives : considérer les fleuves, les
montagnes ou les arbres non comme des ressources a exploiter, mais comme des entités

vivantes avec lesquelles 'humanité est en relation.

Dans cette perspective, Meziane déploie le concept de « bords des mondes » pour
penser la métaphysique qui renvoie a 1'idée que les mondes — entendus ici comme des
configurations ontologiques, spirituelles, cosmologiques ou sociales — ne sont ni
uniques, ni homogenes, ni fermés. Ils possedent des limites, des points de contact, des
zones de friction, de transition ou de résistance entre différentes visions du réel. Ces

bords sont les lieux ou se manifestent les conflits entre visions du monde; ils sont aussi

48



les lieux d'affrontement entre I'universalisme sécularisé (du droit, de la science, de la
modernité capitaliste) et d'autres cosmologies (animistes, islamiques, mystiques, etc.)
qui refusent cette réduction du réel. Ce sont également des espaces ou se croisent le
visible et l'invisible, le vivant et I'indicible, ou des entités comme les fleuves, les esprits
ou les ancétres peuvent encore €tre pensées comme des agents réels dans la vie des
personnes (Meziane, 2021). La question que pose Meziane est la suivante : comment
chacun de ces mondes dialogue-t-il ou crée-t-il des rapports avec ce qui I'exceéde, avec
ce qui se trouve a sa limite, a son bord ? Ce dialogue peut passer par le biais du monde
des réves, mais aussi par celui de « toutes les pratiques multiples qu'on aurait
maladroitement réunies sous le nom de « religion », « sacré », ou encore « spiritualité

» (Meziane, 2023: 73).

Meziane mobilise plusieurs savoirs, notamment autochtones, qui ont toujours reconnu
la réalité de ce qui excede ce monde-ci, I'imbrication des mondes et de ce qui se trouve
a leurs frontieres. L'impératif pour le philosophe est de déployer un langage et une
posture dans nos savoirs, nos luttes et nos modes d'existence, qui permettent de parler
de ce qui excéde le monde sans le réduire aux catégories de « nature » ou de « culture »,
comme le fait Philippe Descola. Contrairement a Descola, qui déconstruit I'opposition
nature/culture pour montrer qu'il existe d'autres schemes ontologiques, Meziane
souligne que cette opposition elle-méme est le produit dun processus de sécularisation
impériale, c'est-a-dire d'un effacement violent des cosmologies non modernes au nom
du rationalisme, du progres et de la science. Ainsi, parler du ciel, de I'invisible ou des
ames dans les luttes écologiques ou décoloniales, ce n'est pas faire retour a la religion
dans son sens occidental — c'est refuser de se laisser enfermer dans une conception du
réel qui exclut ce qui ne se voit pas ou ne se mesure pas. Dans cette perspective, il
développe le concept de « bords des mondes » pour penser la pluralité¢ des mondes et
des espaces intermédiaires. L'objectif est de faire exister plusieurs manieres, pour
chaque monde humain (ou chaque tradition ou culture), de comprendre et de vivre
l'invisible. I propose notamment d'élargir le spectre des non-humain-e-s au-dela du
visible, afin de penser a la fois I'histoire de I'extractivisme et, surtout, une autre fagon

d'habiter le monde face a la crise écologique.

49



Le concept de bords des mondes est aussi une maniere de repenser les frontieres, en
intégrant une posture plus malléable entre les discours, les traditions et les identités —
une posture qui invite a une forme de porosité et de dialogue. Pour expliquer cette
notion, Meziane mobilise I'exemple des réves dans la tradition soufie (voie mystique
de l'islam), en les situant comme des « hors-mondes » ou « tiers-espaces », a mi-
chemin entre réalité et imaginaire. Il les rapproche du concept soufi de barzakh, que
l'on peut traduire par « entre-deux » — le mot méme que Meziane traduit par « bords
des mondes ». Souvent également rendu par le terme « isthme », le barzakh renvoie a
un « monde imaginal » (‘alam al-mithal), une frontiére entre les poles opposés de la
réalité lorsque celle-ci est pergue comme duelle. Le réve posséde aussi un aspect
dynamique : son expérience transforme celles et ceux qui révent. Les visions les
affectent, les bouleversent, les questionnent, les désorientent et les réorientent. C'est a
partir de leurs effets dans le monde que les réves sont appréhendé€s, selon un principe
d'interprétation que les acteurs sociaux eux-mémes expriment de maniere réflexive et

consciente (Meziane, 2023: 149).

Dans une volont¢ de dépasser le concept eurocentré de « religion » évoqué
précédemment, Mohamed Amer Meziane propose de faire place a ce qu'il appelle les
« traditions discursives ». Ce concept, développé a partir des travaux de Talal Asad,
permet de comprendre les traditions non pas comme des blocs figés ou des dogmes
imposés, mais comme des espaces vivants ou croire (c'est-a-dire des manieres d'étre)
et faire (des pratiques concretes) sont toujours liés. La tradition discursive, selon
Meziane, peut étre pensée comme une matrice souple et dynamique — une forme
d'unité capable d'intégrer des désaccords internes, des évolutions et méme des conflits.
Ce qui lui permet de contenir le concept de bords des mondes, c'est-a-dire avec 1'idée
qu'il existe des zones de rencontre et de tension entre différents systémes de pensée,
cosmologies ou manieres de vivre. Meziane décrit la tradition discursive comme un
processus de transmission, un apprentissage qui ne se limite pas a croire ou a répéter,
mais qui implique une maniére de réfléchir, de discuter, de désobéir, et de faire vivre
une tradition a travers ses propres désaccords. Il écrit ainsi que : « c'est une maniere
de faire penser la communauté des désaccords comme une forme de tradition en action

» (Meziane, 2023: 128).

50



Dans cette perspective, il invite a repenser le concept du « sens ». La tradition
discursive ne repose pas sur une essence unique ou figée, mais autorise plusieurs
manieres d'en définir le sens — qui peuvent entrer en contradiction. Elle permet ainsi
a chacun-e, méme de l'intérieur d'un méme courant spirituel ou intellectuel, d'en parler
différemment. Elle offre aussi un outil pour ne pas essentialiser de I'extérieur les
pratiques religieuses ou culturelles, comme si elles étaient toutes uniformes ou
immuables. Poursuivant ce raisonnement, Meziane propose de remettre en question
notre obsession moderne a vouloir toujours donner un sens immédiat et rationnel a tout
ce que disent les peuples. Il écrit : « Tout ce que disent les peuples n'est pas enticrement
intelligible par le recours a des causes sociales ou a des rationalités sociologiques. »
(Meziane, 2023: 144) Autrement dit, il faut parfois accepter qu'il y ait du sens qui nous
échappe, des réalités qui ne peuvent pas étre traduites en langage scientifique ou
sociologique sans les appauvrir. Penser par la métaphysique, selon lui, c'est donc
déplacer le centre du savoir : c'est reconnaitre que certaines choses ne peuvent pas étre
comprises uniquement a travers les outils des sciences sociales, et qu'il est parfois
nécessaire d'écouter les discours pour ce qu'ils sont, sans vouloir les faire « rentrer »

dans des catégories connues comme « le réel », « la croyance », ou « la rationalité ».

A ce titre, Meziane, a travers le concept de tradition discursive, nous invite & penser
les luttes sociales et environnementales sans chercher a former un bloc homogene, que
ce soit dans les idées ou dans les représentations du monde. Il propose au contraire de
maintenir une forme d'unité souple, qui laisse place aux tensions et a une pluralité de
conceptions du réel. C'est dans cette optique que le concept de « bords des mondes »
devient pertinent : ces désaccords sont méme salutaires, car ils incitent a adopter une
posture plus poreuse, capable d'accueillir la pluralité des perspectives. Une telle
posture est essentielle pour construire des positions critiques capables de relier
différents mondes sans les uniformiser, et de faire émerger des alliances sans effacer

les singularités.

C'est en ce point qu'il devient nécessaire de distinguer 1'idée de Meziane des tendances
néo-animistes actuelles ou des spiritualités New Age. La refonte par la métaphysique,
telle qu'il la congoit, implique une véritable reconfiguration des rapports au monde et

ne saurait se limiter a une simple conversion des sensibilités. Selon Meziane, depuis

51



le célebre essai de Lynn White sur les racines chrétiennes de la crise climatique, le
christianisme est réguliérement accusé d'étre a l'origine de la désacralisation de la
nature, ce qui aurait ouvert la voie au développement de l'industrialisme et a la crise
écologique. Cette lecture s'inscrit dans le récit classique de la sécularisation : chez
Hegel, par exemple, le monothéisme est présenté comme une rupture avec les religions
naturelles qui attribuaient une sacralité aux plantes et aux animaux, rupture qui aurait
engendré un désenchantement progressif du monde. De ce point de vue, le retour au
sacré et a la nature permettrait d'opérer un double rejet de la modernité industrielle et
des monothéismes considérés comme complices. Ainsi, « Nombreux sont les
théoriciens de I'écologie qui s'appuient sur I'animisme [...] ou soutiennent que la Terre
est un étre vivant comparable a Gaia. De maniere analogue, I'écoféminisme [...]
investit la figure de la sorciere d'un potentiel d'empowerment. Le langage théorique de
1'écologie est a certains égards spirituel » (Meziane, 2023, p. 198). Or, en comparaison
avec ce néo-animisme, qui demeure largement inscrit dans des cadres sécularisés et
traduit les cosmologies dans un langage acceptable pour 1'Occident — scientifique,
¢cologique ou poétique — Meziane souligne que ce type d'approche, s'il ouvre une
sensibilité, ne remet pas en cause les conditions historiques de disqualification de ces
cosmologies, ni les rapports de pouvoir qui les ont reléguées au rang de folklore. En
d'autres termes, il propose une véritable refondation politique et juridique du monde,
la ou les tendances néo-animistes se contentent d'une reformulation symbolique ou

culturelle.

Pour résumer, les travaux de Mohamed Amer Meziane sont profondément liés aux
luttes sociales et environnementales contemporaines. Penser par la métaphysique,
selon lui, implique de critiquer le naturalisme moderne : 1'écologie dominante,
lorsqu'elle reste inscrite dans une vision strictement naturaliste du monde, reproduit
inconsciemment les logiques extractivistes et coloniales qu'elle prétend combattre. En
¢tablissant un lien entre le processus de sécularisation et le capitalisme fossile,
Meziane inscrit 1'extractivisme dans une pensée antimétaphysique issue d'une histoire
impériale, coloniale et raciale. Cette critique des fondements historiques du monde

moderne est, selon lui, essentielle a toute lutte décoloniale.

52



Pour Meziane, les idéologies politiques de gauche ont, au moins de maniére implicite,
adhéré au sécularisme occidental. Ce qui permet de penser qu'elles ont favorisé ce que

le sécularisme a justifié : I'impérialisme, le colonialisme et I'extractivisme.

Pour autant, les militant.es ont-iels rejeté toute métaphysique, au sens que Meziane
donne a ce terme ? Ce n'est pas mon intuition de départ. Dés lors, comment iels
concilient leurs convictions politiques et leurs convictions métaphysiques ? Y

parviennent-t-iels ? Et si oui, a quelles conditions ?

D'ou la reformulation de ma question de départ, qui devient désormais : quelle place

la métaphysique occupe-t-elle chez les militant.es de gauche anticapitaliste ?

2.3 La justice sociale selon Nancy Fraser

Pour situer politiquement ces militant.es de maniere plus fine que ne le permet la
catégorisation de Danic et lan Parenteau, j'ai choisi de prendre appui sur la théorie de
la justice sociale élaborée par Nancy Fraser. Cette théorie permet notamment de rendre
compte de certains débats internes et actuels a la gauche anticapitaliste, au-dela des
clivages classiques entre socialisme et anarchisme. En effet, les travaux de Nancy
Fraser sur la justice sociale apportent un éclairage supplémentaire en mettant en
évidence d'autres dynamiques constitutives de ces idéologies, notamment autour des

enjeux de reconnaissance, de redistribution et de participation.

Dans son article fondateur From Redistribution to Recognition ? Dilemmas of Justice
in a ‘Post-Socialist' Age (Fraser, 1995), l'autrice part du constat que I'effondrement
des régimes socialistes a provoqué un déplacement majeur de 1'imaginaire politique :
la lutte pour la redistribution économique, autrefois centrale dans les mouvements
ouvriers, a été progressivement supplantée par des revendications de reconnaissance
culturelle. Ce glissement vers la reconnaissance — qu'elle associe au « tournant
postsocialiste » — s'explique par la montée des luttes identitaires (féministes,
antiracistes, LGBTQ+, autochtones, etc.) et par la crise du paradigme marxiste

classique. Toutefois, Fraser met en garde contre les risques d'un déséquilibre entre ces

53



deux registres de justice : lorsque la reconnaissance devient hégémonique au détriment
de la redistribution, la critique du capitalisme s'affaiblit et la gauche perd sa capacité a
transformer les structures matérielles de domination. L'enjeu n'est donc pas de choisir

entre 1'un ou l'autre, mais d'articuler les deux dans une perspective de justice intégrée.

Nancy Fraser (2011a [1998]) explique que le capitalisme produit activement des
différenciations sociales et des discriminations, en attribuant a certains individus ou
groupes des caractéristiques qui servent a naturaliser et & maintenir leur exclusion. Ce
mécanisme permet de préserver les rapports de domination entre dominant.es et
dominé.es. Ces divisions, qui se manifestent par une pluralit¢ d'identités et
d'appartenances, compliquent l'unification des luttes sociales. Sa théorie de la justice
sociale vise a créer un terrain commun entre ces luttes en garantissant a toutes les
personnes concernées la possibilité de participer a égalité aux discussions sur les
arrangements économiques (distribution), les modeles culturels (reconnaissance) et les

cadres politiques (représentation) (La Pointe, 2020: 15).

Nancy Fraser propose une théorie tridimensionnelle de la justice sociale qui intégre les
problématiques de redistribution économique, de reconnaissance culturelle et de
représentation politique. Cette conception vise a dépasser les approches
unidimensionnelles de la justice sociale — qu'elles soient centrées sur la seule égalité
des ressources ou sur la reconnaissance identitaire — en mettant l'accent sur les
conditions structurelles qui permettent une participation égalitaire de tous les membres

de la société a la vie sociale (Fraser & Honneth, 2003).
Redistribution : une justice socio-économique

La premiére dimension concerne la répartition équitable des ressources matérielles et
économiques. Fraser s'inscrit ici dans une perspective néo-marxiste qui reconnait le
role central des inégalités de classe dans la production de 1'injustice. Pour elle, les
injustices économiques (pauvreté, précarité, exploitation, exclusion du marché du
travail, etc.) constituent des obstacles majeurs a la participation sociale. Ainsi, la
justice implique la correction des inégalités de condition par des mécanismes
redistributifs et 1'acces aux moyens de production (transferts sociaux, acces égal a

1'éducation, a la santé, etc.) (Fraser, 2011a [1998]: 46).

Reconnaissance : une justice culturelle

54



La conception de justice sociale de Fraser valorise aussi la reconnaissance et
interroge la maniére dont les normes et valeurs discriminent les individus en fonction
de criteres tels que la race, le genre ou la sexualité. Fraser critique cependant les
approches de la justice fondées exclusivement sur la reconnaissance, qu'elle juge
souvent essentialistes et dépolitisées. Dans l'article de 1995, elle distingue deux types
de politiques de reconnaissance : les politiques affirmatives, qui visent a corriger les
inégalités sans remettre en cause les structures sociales sous-jacentes (par exemple,
la promotion de la diversité ou les quotas identitaires), et les politiques
transformatrices, qui s'attaquent aux causes structurelles de la subordination. Seules
ces derniéres permettent, selon elle, d'articuler reconnaissance et redistribution dans
un cadre réellement émancipateur (Fraser, 1995). Elle reconceptualise ainsi la
reconnaissance en insistant non pas sur la valorisation identitaire, mais sur l'idée de

statut social égal.

L'injustice culturelle prend la forme du mépris, de la stigmatisation ou de
l'assujettissement symbolique de certains groupes sociaux (minorités racisées,
femmes, personnes LGBTQ+, etc.). La justice culturelle passe donc par la
reconstruction de cadres de sens et d'interaction, c'est-a-dire la transformation des
normes, valeurs et modes de communication afin que chacun soit reconnu comme un

pair sur un méme pied d'égalité dans les échanges sociaux (Fraser, 2011).
Représentation : une justice politique

La troisieme dimension de la justice sociale selon Fraser c'est la possibilité de
participer aux décisions qui nous concernent et a la formulation méme des
revendications économiques et culturelles (Fraser, 2012 [2005]: 264). Cette dimension
concerne la représentation démocratique. Fraser souligne que la justice ne peut étre
pensée sans questionner les frontiéres de la communauté politique : Qui est inclus dans
les processus de décision ? Qui peut prendre la parole et revendiquer ses droits ?
L'injustice peut donc aussi étre méta-politique, c'est-a-dire résider dans la structure
méme des institutions qui définissent les sujets de justice. Ainsi, les populations
migrantes, les peuples autochtones ou les minorités non représentées peuvent étre

victimes d'exclusion procédurale (Fraser, 2008).

Fraser nous aide également a comprendre les tensions entre les luttes pour la

distribution (économique) et celles pour la reconnaissance (culturelle), en rappelant

55



que cette opposition est, selon elle, fausse : « Tous les axes de différenciation sociale
comportent dans la vie réelle un mélange spécifique de distribution et de

reconnaissance. » (Fraser, 2011a [1998]: 47)

Le principe de « parit¢ de  participation »  selon  Fraser
Ces trois dimensions sont intégrées dans le principe fondamental de « parité de
participation », que Fraser définit comme la capacité, pour tous les individus, de
participer également a la vie sociale. Toute condition sociale, économique ou politique
qui empéche un individu ou un groupe de participer sur un pied d'égalité constitue une
forme d'injustice. La parité de participation devient ainsi le critére normatif central
permettant d'évaluer la justice ou l'injustice d'un ordre social (Fraser, 2008). Fraser
insiste sur le fait que les injustices ne sont pas réductibles a une seule sphére
(économique, culturelle ou politique) : elles sont intersectionnelles et structurelles. Par
conséquent, les luttes sociales ne doivent pas étre cloisonnées — elles doivent au
contraire €tre articulées dans des formes de mobilisation intégratives, capables de

traiter simultanément les trois dimensions de l'injustice (Fraser, 2008).

Elle fait la distinction entre deux mod¢les de lutte pour la reconnaissance pour ensuite

préconiser une approche:

a) Le mode¢le identitaire : centré sur les différences et I'affirmation de I'identité propre,
mais qui peut mener a un repli communautaire et a une invisibilisation des rapports de
domination internes.
b) Le modgele statutaire : plus axé sur I'émancipation. Ce modele prend en compte les
identités, mais les subordonne a un projet collectif de transformation sociale. Il met
I'accent sur le statut des personnes dominées, souvent situées a l'intersection de
plusieurs oppressions, et vise a réduire les obstacles a leur participation sociale (Fraser,

2011a[2000]: 74-79; Fraser, 2012 [2001]).

Fraser associe ces modeles a des types de mouvements sociaux différents : les
mouvements centrés sur la reconnaissance identitaire et ceux axés sur I'émancipation
globale. Seul le second modele, en intégrant pleinement les trois dimensions
(distribution, reconnaissance, représentation), permettrait d'articuler les luttes sociales

de maniére transversale.

56



2.4 Conclusion

L'enjeu de ce travail est donc de saisir la tension entre, d'une part, I'ancrage séculariste
des idéologies de gauche et, d'autre part, la possibilité d'un rapport métaphysique chez
les militant-es pour la justice sociale. C'est a partir de cette tension que s'est affinée ma
problématique et que ma question de recherche prend sa forme finale : quelle place la

métaphysique occupe-t-elle chez les militant-es pour la justice sociale ?

Chapitre 3 : Démarche d'enquéte et présentation des

participant.es a la recherche

Ma question de recherche s'est ainsi précisée a la lumiére des travaux de Meziane et
de Fraser : quelle place la métaphysique occupe-t-elle chez les militant-es pour la
justice sociale ? D'une part, il s'agit d'examiner si une pensée métaphysique se
manifeste chez ces personnes engagées dans des luttes pour la justice sociale; d'autre
part, de comprendre comment elles articulent ou concilient leurs convictions politiques
avec leurs convictions métaphysiques. Afin de répondre a ces interrogations, j'ai mené
une enquéte aupres de militant-es, selon une démarche méthodologique qu'il convient

désormais de présenter et de justifier.

3.1 Approche qualitative

J'ai décidé de mener une enquéte en réalisant des entrevues approfondies avec des
militant.es. Cette méthode qualitative se distingue d'une enquéte par sondage
quantitatif, qui viserait a obtenir un portrait représentatif et généralisable des
convictions des militant.es anticapitalistes au Québec. En effet, tel n'est pas mon
objectif. Je ne cherche pas a établir des statistiques ou a mesurer la prévalence de
certaines croyances dans le milieu militant, mais plutdt a explorer en profondeur des
trajectoires singuliéres, des expériences subjectives et des manieres plurielles

d'articuler le politique et la métaphysique.

57



L'entretien approfondi, en offrant la possibilité d'un échange ouvert et nuancé, permet
d'accéder a des dimensions du vécu et de l'imaginaire qu'il serait difficile voire
impossible de cerner avec un questionnaire fermé. Cette méthode favorise I'émergence
de profils de militant.es, chacun révélant une maniére particuliere de relier ses
convictions politiques a des croyances, des doutes ou des questionnements
métaphysiques. En ce sens, elle ouvre un espace pour saisir la complexité et la diversité
des rapports possibles entre militantisme et métaphysique, au-dela des catégories

figées qu'imposerait une enquéte statistique (Hesse-Biber & Leavy, 2011).

3.2 Sélection des participant.es

Dans le cadre de cette recherche, j'ai souhaité rencontrer des personnes se réclamant
de positions politiques de gauche anticapitalistes. Toutes les personnes rencontrées
s'opposent au capitalisme a différents niveaux, pour différentes raisons, et mobilisent
diverses stratégies et tactiques. Cette posture est généralement affirmée publiquement,
que ce soit dans leur milieu social ou sur les réseaux sociaux, parfois sous leur nom

réel, parfois sous un pseudonyme — selon leurs origines et positions sociales.

Au-dela des orientations idéologiques, toutes les personnes de mon échantillon se
disent engagées, a divers degrés, dans leur milieu. J'entends ici I'engagement au sens
large proposé par Jean Ladriere : « s'opposer aux attitudes de retrait, d'indifférence, de
non-participation » et implique « qu'on se met en jeu, partiellement ou totalement »
(Ladriere, 2016). Il peut s'agir d'un engagement intellectuel, individuel, ou d'une

implication dans un collectif.

Pour des raisons logistiques et temporelles — notamment la volonté de rencontrer les

participant.es en personne dans un cadre propice a la discussion de sujets sensibles
- . )

comme les croyances, j'ai choisi de me concentrer sur des personnes vivant dans la

région de Tiohtia : ke/Montréal.

58



3.3 Profils socio-démographiques des participant.es

Les personnes que j'ai rencontrées ont été sélectionnées sur la base d'un critére
principal : proner des positions politiques et/ou idéologiques de gauche
anticapitalistes. Au-dela de leurs orientations idéologiques, toutes les personnes de
mon échantillon se déclarent engagées a différents niveaux au sein de leurs milieux
sociaux. Mais alors, qui sont ces personnes ? Quelles sont leurs caractéristiques

sociales et démographiques ?

J'ai utilis¢ la méthode de 1'échantillonnage « boule de neige », en sollicitant
principalement mon réseau personnel et celui de mes connaissances pour recruter les

participant.es.

L'échantillon est relativement hétérogene en termes de genre et d'origines sociales. 11
est composé de 22 personnes : 7 hommes, 8§ femmes, 5 personnes non binaires, et 2

personnes qui préferent ne pas déclarer leur genre.

Plus de la moitié de 1'échantillon est constituée de personnes immigrantes de premiére
génération, ayant pour la plupart immigré au Québec dans le cadre de leurs études
universitaires. Ces personnes proviennent majoritairement de pays du Sud global, tels
que I'Afrique du Sud, 1'Algérie, la Cote d'Ivoire, 1'Inde, les iles Maurice, la Jordanie,
le Liban, le Mexique et le Soudan. Les autres viennent de pays du Nord global, tels

que I'Espagne, la France, le Québec et la Russie.

La grande majorité des participant-es possede un niveau d'étude universitaire — de
premier, deuxiéme ou troisieme cycle — dans des disciplines variées (17 personnes
sur 22). Ces domaines vont des sciences sociales a 1'horticulture, en passant par I'art,
l'anthropologie, 1'éducation, la gestion, la sociologie, la science politique ou encore
l'ingénierie. Une majorité d'entre elleux travaille dans le secteur public ou

communautaire.

Méme si la plupart des personnes interrogées ne disposent pas dun fort capital
¢conomique — ayant délibérément choisi des milieux professionnels moins
rémunérateurs —, plusieurs proviennent néanmoins de familles dotées d'un capital
¢conomique, social ou culturel important. En effet, plus de la moitié sont issu-es de
parents universitaires, qui ne détiennent pas nécessairement de patrimoine financier,

mais disposent de savoirs, de compétences, et de réseaux relationnels. Plusieurs

59



participant-es ont mentionné qu'iels avaient pu s'engager dans des carriéres moins
lucratives en ayant conscience de pouvoir compter sur un capital familial en cas de

difficulté.

En ce qui concerne leur ancrage géographique durant 1'enfance, 8 personnes déclarent
avoir grandi dans des villages, 3 en milieu rural, 4 en milieu urbain, 3 en banlieue, et
4 dans de petites agglomérations de tailles moyennes ou modestes. Plusieurs ont
évoqué un rapport particulier au lieu, a la nature, ou a des modes de vie simples, qui,
selon elleux, pourraient avoir influencé leurs sensibilités et leurs engagements

politiques.

3.4 Déroulement des entretiens

Des entretiens individuels semi-directifs ont ét¢ menés a Montréal avec ces 22
personnes sur une période d'un mois, chaque entretien durant entre 1h30 et 2h15. La
majorité de ces entretiens ont eu lieu chez moi, afin de favoriser un cadre intime et
sécurisant, bien que cela puisse engendrer certains biais. Quelques entretiens ont été
réalisés en ligne pour des raisons logistiques. De plus, certaines données proviennent
d'échanges vocaux et de conversations téléphoniques, que j'ai eues en fin de recherche

pour compléter certaines questions que je me posais.

Plusieurs personnes ont refusé I'enregistrement audio, ce qui m'a conduit a prendre des
notes manuelles, que j'ai par la suite détruites, comme je m'y étais engagée. Par
ailleurs, en fonction de leur situation ou de la nature des luttes dans lesquelles elles
sont impliquées, certain.es participant.es ont préféré s'exprimer en utilisant un

pseudonyme.

Les entrevues qui ont eu lieu chez moi débutaient systématiquement par un moment
convivial autour d'une tisane ou d'une collation, ce qui contribuait a atténuer le
caractere formel et un peu artificiel de I'entretien. Bien que cette approche ait cherché
a créer un espace plus détendu, les entrevues ont été le résultat de nos influences et de

nos perceptions mutuelles, comme toute situation d'entretien.

60



3.5 Guide d'entretien

J'ai €laboré un guide d'entretien semi-dirigé a visée exploratoire, comportant des
questions ouvertes, accompagnées de possibilités de relance. Bien que structuré autour
de quatre grandes thématiques, ce guide a été congu pour suivre le rythme des
réflexions des personnes interrogées, en laissant place aux silences et a 1'écoute du

langage corporel.
Le guide était structuré autour de quatre parties (voir Annexe 1):

a) Latrajectoire sociale et les positions politiques de la personne : comprendre les
idéologies et influences politiques ainsi que leurs origines.

b) Les convictions spirituelles : la métaphysique étant un concept abstrait, j'ai
tenté de la contourner par d'autres mots : croyances, non croyances, pratiques
religieuses, moyens d'accés a l'invisible, la perception des croyances d'autrui
etc...

c) Le lien entre le spirituel et le politique : questionner si et comment ces deux
spheres s'articulent dans la trajectoire des participant.es.

d) Les dimensions métaphysiques : cette derniere partie proposait une
présentation vulgarisée de la thése de Mohamed Amer Meziane, afin d'inviter

a une réaction, un commentaire ou une critique.

3.6 Analyse des données

Les entretiens ont été analysés selon une méthode de codage inductif afin de laisser
émerger les codes et les catégories directement a partir des données collectées (Paillé
& Mucchielli, 2012). Des regroupements ont ensuite été effectués pour classer et
comparer les propos des participant-es, ce qui a permis de définir des typologies que
j'expliquerai dans la partie suivante. L'idée était d'aborder 1'ensemble des discussions
comme un tout englobant, permettant ensuite de mettre en relation les résultats avec le
cadre théorique de la métaphysique proposé par Meziane et la théorie de la justice

sociale de Nancy Fraser.

61



Plus concrétement, les données ont été regroupées en fonction des deux dimensions de
la question de recherche — les croyances d'une part, et le politique d'autre part. Ce
double axe d'analyse a permis de classer, croiser et comparer les propos recueillis, afin
d'établir deux critéres principaux (un relatif aux croyances, l'autre au politique) et, a
partir de ceux-ci, de constituer des groupes distincts, qui seront présentés dans le

chapitre suivant.

3.7 Posture de recherche

Comme l'a formulé Georges Devereux, tout entretien est l'effet dune double
implication : ce que l'autre fait naitre en nous, et ce que nous faisons naitre en lui ou
en elle (Devereux, 1980). C'est ainsi que j'ai noté un degré d'attention particulier porté
par certain-es participant-es lorsqu'il s'agissait d'évoquer des questions d'ordre
spirituel. Je présume que mon nom de famille, prénom et origine ont pu laisser deviner
une forme d'appartenance spirituelle, a laquelle les participant-es ont pu étre
attentif-ves ou projeter certaines représentations, influencant ainsi leur maniere de
formuler leurs réponses. Dans certains cas, plusieurs relances ont été nécessaires pour
dépasser la prudence initiale et accéder a des éléments plus profonds de leur pensée.
Je considére que ce travail est aussi le fruit d'une histoire qui m'a faconnée : des
événements qui m'habitent, et des auteur.trice.s qui me bouleversent. Mohamed Amer
Meziane en fait d'ailleurs partie. J'aime croire, choisir, et travailler avec ce que j'aime

— qu'il s'agisse de 1'objet de ma recherche ou des personnes qui y participent.

Concernant le contexte, je viens dun pays qui a été colonisé pendant 136 ans par la
France, qui a mené une révolution de huit années. Mes grands-parents y ont pris part,
ma mere est née sous la tente de I'armée de libération nationale algérienne (ALN), je
suis née en pleine période de terrorisme en Algérie, a une heure de couvre-feu. C'est
un pays qu'on continue d '« éduquer » a la modernité, a une pseudo-démocratie et a la
laicité. Je suis consciente que ces ¢léments constituent des biais considérables dans ma
maniére d'aborder cette recherche. J'ai tenté d'en limiter les effets en étant consciente
de ce qui m'appartient et de ce qui revient a la personne que j'ai en face de moi.
J'assume toutefois 'idée d'étre portée par des réflexions et des personnes qui m'animent

profondément. Elles ont constitué le moteur de ce travail.

62



Dans le cadre de cette recherche, je considere les propos, les croyances et les
expériences des participant.es comme des réalités concrétes, véritables et légitimes,
que je prends au sérieux en m'inscrivant dans une approche féministe. Celle-ci
revendique que « l'ensemble de savoirs locaux, de savoirs différentiels et
oppositionnels, disqualifiés, considérés comme « incapables d'unanimité » ou « non
conceptuels » [...] et consiste a « politiser 1'expérience individuelle : a transformer le

personnel et le privé en politique » (Dorlin, 2008: 9).

J'integre dans ma démarche de recherche les récits et les expériences des participant.es
comme des réalités concrétes, qui ont des effets réels sur leur vie et sur leur
environnement. C'est aussi la raison pour laquelle j'ai choisi d'utiliser les mots et les
expressions qu'iels ont employés pour parler de leurs expériences — qu'il s'agisse de
termes comme sacré, spirituel, ou encore religion — en respectant le sens qu'iels leur

donnaient au moment ou ces mots étaient prononceés.

L'intention de ce travail n'est pas la production d'une éniéme recherche destinée a
s'inscrire dans mon parcours personnel. J'ose espérer que 1'idée de ce travail pourra étre
appropriée par les personnes que j'ai rencontrées au sein de leurs groupes et collectifs.
C'est la raison pour laquelle je prenais un temps, a la fin de l'entretien, pour exposer
mes hypotheses, mes réflexions ou encore ma revue de littérature, comme un moment
d'échange. J'aimerais également prendre un second temps, a la fin de ce travail, pour
le partager avec ces personnes, afin de leur restituer le fruit de cette recherche que
j'espére voir nourrir un fil de réflexion dans leurs communautés. Si ce travail s'avere
pertinent pour elles, j'aimerais m'engager a le rendre disponible dans un format plus
accessible, pour que chacun.e puisse se l'approprier et le transformer selon sa propre

réalité.

3.8 Recours a l'intelligence artificielle

Dans le cadre de la rédaction de ce mémoire, j'ai eu recours a ChatGPT, un outil
d'intelligence artificielle, a des fins strictement rédactionnelles et de soutien
linguistique. Son utilisation a port¢ notamment sur la reformulation de certaines
phrases, la correction grammaticale, ainsi que sur la structuration d'idées. En aucun

cas l'outil n'a produit ni dirigé les analyses, ni influencé l'interprétation des données.

63



L'ensemble du contenu, des réflexions et des conclusions présentées dans ce mémoire
demeure entierement issu de mon propre travail intellectuel, en respect des principes

d'intégrité académique de HEC Montréal.

Chapitre 4 : Justice sociale et métaphysique : un

dialogue possible ?

Présentation et analyse des résultats

Cette recherche étant de nature exploratoire, elle propose des catégories d'analyse
destinées a faciliter la compréhension et l'interprétation des résultats. Ces catégories
— par exemple, la distinction entre personnes nées dans le Nord ou dans le Sud global,
ou encore entre différents types de socialisation religieuse — ne visent pas a figer les
individus dans des profils étanches. Dans la réalité, les trajectoires sont traversées de
nuances, d'ambivalences et de recompositions. Le caractére déterminant de tel ou tel
crittre (comme l'origine géographique ou la religion d'enfance) doit donc étre
considéré avec précaution. Ces distinctions servent avant tout d'outils analytiques

permettant d'éclairer certaines tendances sans prétendre a une généralisation.

Cette section propose ensuite d'interpréter les profils de positions vis-a-vis du religieux
et du spirituel a travers le prisme du tournant métaphysique formulé par Meziane. La
sous-question qui oriente l'analyse est la suivante : comment ces prises de position
peuvent-elles étre comprises a la lumiere du cadre métaphysique, et en quoi ce tournant
permet-il de repenser les impasses actuelles des mouvements de gauche ? L'examen
des discours met en évidence la force persistante du sécularisme, y compris chez des
militant-es socialisés a l'islam, dont les trajectoires sont marquées par la critique
moderne de la métaphysique. Ce rejet se révele cependant beaucoup plus accentué
chez celles et ceux qui ont grandi en Occident, ou la croyance est fréquemment
disqualifiée au nom de la rationalité séculiere. Or, cette tendance souleéve plusieurs
problémes : d'une part, elle contribue indirectement a reproduire les logiques
extractivistes en refusant d'interroger les fondements métaphysiques de notre rapport
au monde ; d'autre part, elle fragilise la gauche en accentuant la désunion entre

militant-es du Nord et du Sud, en niant les réalités métaphysiques qui demeurent

64



centrales pour nombre d'entre eux. Dans cette perspective, le tournant métaphysique
apparait comme une voie prometteuse pour surmonter ces tensions : il permet de
réhabiliter des horizons spirituels au cceur des luttes, d'articuler justice sociale et sens
existentiel, et d'ouvrir la possibilit¢ d'une convergence militante décoloniale et

plurielle.

4.1 Présentation des types de prise de position

J'ai donc identifié quatre types de prises de position concernant les rapports entre
métaphysique et luttes politiques. Ces types ne reflétent pas exactement la réalité des
propos recueillis, mais constituent une abstraction construite et simplifiée, qui
accentue certaines caractéristiques récurrentes dans les discours. Il s'agit d'un
découpage analytique inspiré du concept d'idéal-type formulé par Max Weber, concu

comme un outil méthodologique permettant une compréhension interprétative des

actions sociales (Weber, 1992 [1904]).

Dans les sections suivantes, je décris chacun de ces types a travers plusieurs éléments
évoqués par les participant.es, tels que : le rapport au religieux et a la croyance, la
conception de la justice sociale, le rapport entre religieux et politique et le profil socio-

démographique.

4.1.1 Type 1 : En quéte de soi

Ce premier type se caractérise avant tout par un rejet explicite des religions
monothéistes, percues comme dogmatiques et contraignantes, au profit d'un intérét
marqué pour des formes de spiritualités individualisées, choisies et modulées selon les
besoins de chacun-e. Ces spiritualités « sur mesure » prennent diverses formes : rapport
a la nature, pratiques alternatives, quéte intérieure, ou encore recherche de sens en
dehors des cadres religieux institués. Du point de vue de la justice sociale, ce type
accorde une importance centrale a la reconnaissance : il s'agit d'abord de faire valoir
la dignité de son identité, d'obtenir la légitimité de sa voix et de lutter contre les formes
de mépris ou de marginalisation symbolique. La combinaison de ces deux dimensions

se traduit par une articulation relativement harmonieuse entre le spirituel et le politique

65



: pour ce groupe, la dimension spirituelle a pleinement sa place dans l'espace militant.
Certain-es considérent méme que la spiritualité peut constituer une ressource, un levier

ou un horizon pour enrichir et soutenir les luttes politiques.

Les personnes qui incarnent ce type sont majoritairement des femmes, des personnes
non-binaires ou des personnes ne souhaitant pas se définir par leur genre, issues du
Nord global. La plupart ont été socialisées initialement au christianisme, souvent par
le biais du catéchisme, mais sans que la religion n'ait véritablement occupé une place
centrale dans leur vie familiale. Au contraire, cette socialisation religieuse s'est opérée
en marge, a travers des pratiques rituelles, comme le baptéme, destinées a honorer la
tradition familiale plus qu'a nourrir une véritable foi. Avec le temps, ces personnes se
sont progressivement émancipées de ce cadre religieux, développant une relation
distanciée, critique et souvent silencieuse vis-a-vis de la religion dans leur vie sociale

et familiale.

Sur le plan sociologique, ce groupe provient majoritairement de milieux éduqués,
souvent universitaires. Plus de la moitié des participant-es ont des parents eux-mémes
diplomés de l'université, qui ne possédent pas nécessairement de patrimoine financier
important mais qui disposent de savoirs, de compétences et de réseaux sociaux ou
culturels conséquents. Plusieurs de ces militant-es viennent ainsi de familles dotées
d'un capital culturel et social élevé, leur offrant un acces privilégié a certaines

ressources symboliques et relationnelles.

En somme, ce profil de personnes pourrait étre désigné comme « en quéte de soi »,
dans la mesure ou il illustre a la fois une volonté d'autonomie spirituelle, une
articulation harmonieuse entre le spirituel et le politique, et une sensibilité particuliere

a la reconnaissance comme dimension centrale de la justice sociale.

Comme mentionné précédemment, ce profil de militant.es tend a distinguer la religion
de la spiritualité en disqualifiant la premi¢re — et, par la méme occasion, Dieu —
jugée trop liée a la « malveillance des institutions religieuses ». La religion peut méme
étre pergue pour quelques personnes de ce groupe comme une menace pour leurs
identités de genre ou leurs orientations sexuelles. A contrario la spiritualité est racontée
comme « un moyen de se relier au vivant » ou de « trouver un sens a I'existence ». Ce
qui les incite notamment a concevoir une spiritualité propre a chaque personne en

s'inspirant de différentes traditions paiennes, chamaniques, animistes, yogique ou

66



encore des valeurs universelles, créant ainsi des espaces qu'iels appellent « sacrés »
pour se relier a l'invisible. Pour plusieurs personnes, la croyance se traduit notamment
par l'appartenance a des communautés partageant des valeurs sociales et politiques
communes. L'ouvrage, pour ces militant-es, ne désigne pas seulement une activité de
travail au sens productif, mais un effort continu, une pratique quotidienne qui consiste
a construire, entretenir et soigner la communauté et les liens qui la traversent. C'est
une forme de labeur symbolique et relationnel, qui demande du temps, de I'énergie et
un engagement émotionnel. Dans cette perspective, on peut comprendre l'ouvrage
comme un travail d'entretien du lien social qui devient en lui-méme une forme de

croyance incarnée.

Cela permet de mieux saisir ce que signifie l'idée d'un « transfert de la croyance dans
les relations sociales » : au lieu de s'exprimer par des rituels religieux institutionnalisés
ou par la foi en une transcendance divine, la croyance se déplace vers les liens
interpersonnels et collectifs. Elle s'incarne dans la communauté elle-méme, qui devient
un espace sacralisé, porteur de sens et de soutien existentiel. Comme I'exprime Kayra
: « mes camarades de lutte, ma communauté, sont vraiment une sorte de temple pour

moi, un refuge qui me soutient plus que n'importe quel Dieu, pour dire vrai ».

En parlant de reliance a l'invisible, ce type tend a mobiliser des éléments extérieurs —
tels que la nature, le corps, la contemplation, ou encore les énergies — comme
médiateurs pour croire et accéder a une dimension qui dépasse I'expérience sensible
ordinaire. Autrement dit, la croyance ne se déploie pas a travers des dogmes ou des
institutions religieuses, mais s'ancre dans des expériences sensibles et concretes :
marcher en forét, méditer, ressentir physiquement une énergie, ou contempler un
paysage deviennent autant de moyens de rendre perceptible ce qui reléve de l'invisible.
Ce recours a des médiations sensibles traduit une forme de nécessité : pour croire, il
faut voir, sentir ou éprouver dans son propre corps et dans son environnement. Ces
croyances se transforment ensuite en une quéte personnelle et collective, qui vient

rythmer et inspirer leurs pratiques politiques au quotidien.

Pour ce qui est de la dimension politique, ce type priorise la dimension de la
reconnaissance comme le nomme Saria : « c'est pas négociable méme si ¢a peut
représenter un idéal politique [...] c'est la seule voie pour tendre vers une vraie

justice ». Ce qui implique que la justice sociale passe d'abord par rebalancer les

67



rapports de pouvoir en incluant les dimensions identitaires a la lutte politique. Ce
groupe voit cette condition comme une sorte de « vérité » qui s'incarne pour certain.es

dans une forme de pureté idéologique et stratégique.

Connaissant les croyances et la dimension politique de ce groupe, le lien qu'iels font
entre les deux est plutdt harmonieux. En effet, ce groupe a tendance a considérer que
la dimension spirituelle a pleinement sa place dans le politique de différentes manicres

— certain.es le voient comme un moyen :

Dans le soufisme, la spiritualité c'est la responsabilité, c'est une force verticale
englobante qui nous pousse a assumer notre fonction sur terre et par fonction
je veux dire autant politique que le reste [...] incarner la force divine c'est aussi

pour restaurer I'humain dans sa dignité. (Noah, 2025)
Ou encore comme un projet englobant:

Une grosse faiblesse de I'économie politique est qu'elle ne fournit pas de projet
structurant, c'est-a-dire un projet qui est plus grand que soi qui permet de
surmonter l'angoisse et il voit la spiritualité [en parlant d'un philosophe] comme

la création d'un rapport avec ce qui nous ai donné. (Karl, 2025)
Comme une maniere de cultiver un appui existentiel:

On pourrait aussi le voir [en parlant de la spiritualit¢] comme une manicre
d'approfondir la critique du capitalisme. Ce ne serait pas la finalit¢ mais un
moyen et aussi une facon de cultiver de I'espoir et faire face a la fatigue

militante. (Rodrigue, 2025)

Les personnes qui se situent dans cette trajectoire tentent de créer des espaces ou le
politique et le spirituel pourraient se parler a travers des pratiques, des groupes
spécifiques. Pour plusieurs, ce pont reste difficile et laborieux, essentiellement parce

que le politique n'est pas toujours prét a accueillir la dimension spirituelle:

C'est pas évident mais avec certains groupes on s'est fait une petite coquille
dans laquelle on arrive a ramener ces deux dimensions ensemble. Pour moi,
c'est ce qui nous permet de lutter ensemble en essayant de mixer notre raison
d'étre existentielle, genre raison d'étre sur terre autant spirituelle que politique.

(Nilla, 2025)

68



On retrouve une majorit¢ de personnes dans ce groupe qui s'allient a la pensée

anarchiste, écologiste, féministe, ou encore écoféministe.

4.1.2 Type 2 : L'évitement du religieux

Comme le premier type, celui-ci rejette également les religions instituées et I'existence
de Dieu, tout en valorisant la spiritualité comme une source de réflexion qui pourrait
aider I'épuisement militant. La croyance est percue avant tout comme un outil
intellectuel de développement personnel et collectif. Sur le plan politique, ses membres
privilégient la redistribution et la lutte des classes, considérant le capitalisme comme
ennemi principal, sans exclure les enjeux identitaires mais en les placant au second
plan. La relation entre spirituel et politique reste toutefois distanciée : la spiritualité
peut étre jugée utile pour soutenir la cohésion ou prévenir 1'épuisement militant, mais
elle est tenue a 1'écart de la lutte proprement dite. Sociologiquement, ce type est
compos¢ surtout d'hommes du Nord global, socialisés au christianisme par le
catéchisme ou le baptéme mais émancipés de la religion familiale, inscrits dans des

milieux éduqués ou le capital culturel occupe une place importante.

Comme mentionné précédemment, ce type a tendance a parler de la spiritualit¢ comme
un objet extérieur a eux, ce qui implique un rapport a la croyance plutét intellectuel.
En effet plusieurs considérent la croyance comme un moyen de se développer

personnellement, politiquement ainsi que de développer le collectif.

Pour moi le role de la spiritualité c'est d'abord trouver son role existentiel,
trouver une paix intérieure, accepter sa sensibilité, développer sa capacité a
contempler le vivant, se libérer des chaines mentales du capitalisme. (Sky,

2025)

C'est comme le concept de Nietzsche qui fait face au nihilisme et qui par sa
volonté de puissance va fabriquer son propre systéme de valeurs sa propre
puissance [...] c'est sa capacité a s'accomplir et a s'épanouir c'est pas la
puissance sur l'autre c'est la puissance sur soi c'est ta capacité a prendre le
contrdle de ta vie [...] mais encore une fois c'est en s'émancipant de l'institution

religieuse [...] c'est libre de puissance d'un groupe. (Karl, 2025)

69



IlIs font appel a une dimension intellectuelle ou scientifique pour entretenir les
croyances a travers : la littérature, la philosophie, la connexion a la nature, la
psychologie, la respiration consciente, etc. Ils ont d'ailleurs tendance a invoquer une
vision matérialiste et rationnelle lorsqu'il s'agit de parler de leur rapport a l'invisible.
Plusieurs personnes de ce groupe détournent ainsi la question des croyances ou de la
religion vers la construction de valeurs politiques. Selon eux, I'apport des religions a
surtout ét¢ de transmettre certaines valeurs universelles qui se retrouvent désormais
dans le champ politique, jugé plus légitime parce que moins dogmatique et davantage

incarné dans des pratiques collectives.

Ces réflexions traduisent une forme de transfert de la croyance dans le politique : au
lieu de se tourner vers une transcendance ou une vérité révélée, ce groupe inscrit la
croyance dans l'expérience militante. Ce transfert s'exprime notamment dans leur
rapport a la vérité, qui n'est pas figée mais relative aux expériences quotidiennes de
lutte. La vérité, pour eux, doit se manifester de maniere concrete et visible : elle se
vérifie dans l'action, dans les résultats des mobilisations, et dans la capacité a
transformer la réalité. Ils revendiquent ainsi I'expérience comme critére central de
validité, et congoivent la vérité comme un processus vivant qui se construit et se
déconstruit au fil des pratiques collectives. D'ou leur volonté de « préfigurer » des
aujourd'hui des utopies réelles — par exemple dans des espaces autogérés, des
pratiques de solidarité ou des expérimentations sociales — afin d'éprouver, en acte, ce
qu'ils tiennent pour vrai. Cette démarche implique que la vérité n'est jamais acquise
une fois pour toutes : elle peut étre confirmée si 'expérience réussit, ou au contraire
disqualifiée si elle échoue, renforcant ainsi une conception pragmatique et politique de

la croyance.

En ce qui concerne I'élément politique, ce groupe priorise la dimension de la
redistribution ce qui implique que la justice sociale passe par la lutte contre « le
systéme capitaliste comme ennemi commun, sans trop mettre l'emphase sur les
identités propres de chacun.e au centre », s'intéressant ainsi plus ardemment a la lutte
des classes et aux moyens de production pour reprendre le pouvoir sur les moyens de
subsistance. Ils n'excluent évidemment pas la dimension identitaire mais ne
considérent pas non plus qu'elle soit prioritaire comme le nomme Rodrigue : «la
gauche a abandonné la lutte des classes pour faire place aux luttes identitaires [...] en

se battant pour dans ces luttes on se met du coté des minorités et on s'oppose a la

70



majorité [...] on s'adresse plus a I'aliéné.e au paysan ». On retrouve une majorité de
personnes dans ce groupe qui s'allient a la pensée communiste, décroissanciste ou

encore socialiste.

Connaissant les croyances et la dimension politique de ce groupe, le lien qu'iels
¢tablissent entre les deux est plutot de 1'ordre de 1'évitement. En effet, ce groupe tend
a considérer la spiritualité dans le champ politique soit comme une réalité difficilement
conciliable, soit comme quelque chose qu'il convient de maintenir a distance. IIs ne se
situent pas contre la présence d'une forme de « spirituel » dans le politique, mais
n'admettent pas pour autant la « religion » dans le politique. Ces propos sont formulés
avec une certaine distance, comme pour dire que cette situation concerne les autres

mais pas eux.

J'suis pas contre que les gens mettent une peu de spirituel dans les collectifs,
pour autant qu'ils parviennent a trouver le temps pour ¢a et la bonne maniére
de le faire parce que c'est tricky. Je peux pas trop en parler, je suis pas un
connaisseur mais je pense que ¢a pourrait aider la fatigue militante par exemple

ou créer plus de sentiment de cohésion. (Karl, 2025)

C'est une affaire individuelle et non collective. Du moment ou la spiritualité est
organisée ou atteint sa pureté elle doit rester d'une certaine maniére a distance

de nos lieux de luttes. (Sky, 2025)

4.1.3 Type 3 : Le religieux, un monde a part

Ce type entretient un rapport particulier au religieux : il ne distingue pas la religion de
la spiritualité, considérées comme un tout indissociable dont Dieu serait la source. La
religion est pergue comme une voie permettant d'atteindre un état spirituel plus €levé.
Sur le plan politique, ce profil articule redistribution et reconnaissance, avec une
priorit¢ accordée aux luttes du Sud global. La reconnaissance des enjeux raciaux,
identitaires et décoloniaux est pensée comme une porte d'entrée vers une justice socio-
économique plus large, et in fine un renversement du capitalisme et de I'impérialisme.
Cependant, la conciliation entre croyance et politique demeure fragile : la plupart
dissocient fortement les deux sphéres, considérant que le militantisme et la foi

appartiennent a des espaces distincts, ce qui crée parfois des tensions, notamment

71



autour des questions de genre ou de pratiques religieuses visibles comme la priére.
Enfin, ce type est incarné majoritairement par des femmes et des personnes non-
binaires du Sud global, socialisées dés I'enfance a l'islam dans un cadre familial et
social, ou la religion s'apprend par mimétisme, célébrations et pratiques quotidiennes

plutdt que par un enseignement formel.
[Intertitre]

Comme mentionné précédemment, ce troisieme type considere la religion comme un
moyen qui permet une finalité d'état spirituel. On discerne dans le discours une

connotation peut-étre plus mystique a la spiritualité:

Je ne comprends pas ta question [...] entre religion et spiritualité je ne vois pas
trop ce que ¢a veut dire [...] pour moi ¢a va ensemble on commence par une
architecture religieuse un peu comme la tige d'une rose pour ensuite s'élever
vers les pétales qui seraient la spiritualité comme un état d'étre [...] une maniére
de se représenter le monde [...] en vrai I'une ne peut pas fonctionner sans l'autre.

(Chahine, 2025)

Dans le soufisme, la spiritualité c'est la responsabilité, c'est une force verticale
englobante qui nous pousse a assumer notre fonction sur terre et par fonction
je veux dire autant politique que le reste [...] incarner la force divine c'est aussi
pour restaurer I'humain dans sa dignité [...] la religion est la structure qui
permet justement d'assumer cette responsabilité [...] 1'une ne peut pas étre

dissociable de l'autre. (Noah, 2025)

Pour ce groupe, la croyance ne repose pas sur des preuves visibles ou tangibles,
contrairement a ce qu'on observe dans le Nord global ou I'on s'appuie souvent sur des
expériences sensibles (la nature, le corps, etc.) pour croire. Ici, la foi vient plutdt de
l'intérieur : elle s'appuie sur une conviction intime et spirituelle qui dépasse le monde
matériel. Cette croyance se tourne vers des réalités invisibles comme Dieu, le monde

des anges ou encore les ancétres.

Cependant plusieurs personnes de ce groupe entretiennent un rapport ambivalent a la
croyance. Elle constitue un €élément de support et soutien pour certain.es, d'autres

parlent d'une religion avec laquelle iels ont rompu puis renoué quelques années plus

72



tard. La religion est vécue dans certains cas comme un lieu de questionnement
existentiel notamment sur les questions de pluralité des genres ou encore d'orientations

sexuelles qui seraient manquantes a la religion.
[Intertitre]

En ce qui concerne la dimension politique, ce profil tend a articuler les deux
dimensions de la justice que sont la redistribution et la reconnaissance, bien qu'une
primauté soit perceptible dans certains discours. Ces personnes mettent I'accent sur des
revendications liées a la justice pour les peuples du Sud. Dans cette perspective, la
reconnaissance des enjeux raciaux, identitaires et décoloniaux est envisagée comme

un levier vers une justice socio-économique plus large:

Il faut voir ¢a comme une sorte de route dans laquelle on prend la porte de
l'anti-oppression, lutte antiraciste, décoloniale, whatever, mais pour arriver
quand méme a un renversement total de 1'ordre global [...] capitaliste impérial
toute le kit qui dans tous les cas nuit a nos pays [...] il nous faut une porte pour
commencer mais tout est dans tout pour faire une phrase bateau. (Samreen,

2025)

Connaissant les croyances et la dimension politique de ce groupe, le lien qu'iels font
entre les deux est plutdt dissociatif. En effet, ce groupe a tendance a considérer les
croyances/pratiques spirituelles ainsi que leurs idéologies politiques sont deux spheres
complétement dissociées qui ne se parlent pas vraiment. Le soi qui milite, se situe dans

la place sociale et le soi qui croit dans une sphére privée.

Souvent, le moi qui milite est complétement différent du moi chez moi [...] le
militantisme devient un espace de travail dans lequel embarque toutes les

censures. (Noor, 2025)

Parce que moi j'ai l'impression, si on parle d'amour, on parle forcément de
quelque chose qui est plus grand [...] quand on parle d'amour, pour moi c'est
forcément politique il y a forcément une analyse de rapport de pouvoir sauf que
pour ¢a il faut étre capable d'étre fragile, incertain.e, dans le doute dans un

milieu ou ce n'est pas possible. (Zora, 2025)

Tu peux pas te mettre a raconter des choses de ton intérieur comme tu veux ou

ce que tu penses que le monde va devenir comme ¢a [...] en faisant référence a

73



des trucs trop ésotérique c'est bizarre [...] méme si t'y crois au fonds. (Noor,

2025)

Certain.es parlent méme d'une dissociation au niveau des valeurs politiques et
spirituelles qui ne sont pas toujours en accord notamment sur les questions de pluralité

de genre:

Il'y a des choses que dans mon collectif on défend, je suis full d'accord avec ¢a
et je le défends aussi mais quand je rentre chez moi c'est autre chose parce que
c'est un autre contexte. En fait, je pense que je me dis que je n'ai pas la vérité
absolue et que ¢a ne sert a rien de m'opposer a des choses que je ne défendrai
pas forcément en lien avec ma religion alors que peut-Etre j'ai tort et que j'ai

pas la bonne lecture. (Sim, 2025)

Une autre raison a la dissociation est la peur d'étre encore plus marginalisé.e dans le

milieu politique que ce qu'iels sont déja:

Oui, c'est possible le spirituel dans le politique ¢a peut parfois marcher jusqu'a
arriver a la question de 1'islam, 1a c'est autre chose quand ils ont voulu passer
laloi 21, personne dans le collectif n'en parler sous prétexte que ¢a ne fait pas
partie de nos champs d'action. Moi perso j'ai l'impression que j'ai besoin de
joindre ces deux choses mais je me dis que c'est aussi un élément qui va encore
plus me marginaliser par exemple quand je dis je vais m'absenter pour aller
faire ma priere parce que j'en ai cinq dans une journée, bin ces moments ou les
gens vont pas s'opposer mais ils vont jamais penser a organiser les réunions
selon le fait que je me retrouve a demander a chaque fois une pause » (Issac,

2025)

4.1.4 Type 4 : Religion et politique, méme combat !

Ce profil entretient un rapport au religieux ou religion et spiritualité sont percues
comme indissociables : la pratique religieuse sert de base a 1'élévation spirituelle et
fagonne les comportements du quotidien. La croyance repose sur une foi intérieure qui
ne nécessite pas de preuves visibles, mais qui nourrit la maniére d'habiter le monde.
Elle est décrite comme fluide, intégrée a la vie de tous les jours, influengant la famille,

la communauté et méme I'engagement politique. Tout comme le groupe précédent, la

74



croyance se décline sans nécessité de preuve. Elle se traduit donc par un accés a

l'invisible a partir de l'intérieur des personnes, ce que certains pourraient appeler la foi.

Cependant a la différence du type 3, le rapport a la croyance des personnes de ce
groupe est plutdt fluide. Ils en parlent comme quelque chose qui est partie intégrante
du quotidien et qui sculpte la maniére d'ceuvrer dans ce monde notamment sur le plan

politique:

Il y a toujours ce va et vient entre Dieu et la vie il est dans plein de choses : la
communauté, la famille, le travail. Tout part de Lui et revient a Lui en
permanence et ce mouvement de puiser en Lui et en Ses textes des réponses
existentielles et m'en remettre a Lui quand je dois lever le sort des continuités

des choses. (Noah, 2025)

Sur le plan de la justice sociale, ce groupe met en avant la redistribution, tout en
intégrant des revendications liées a la reconnaissance. Les deux dimensions se
combinent souvent, mais avec une priorit¢ donnée aux enjeux €économiques et

matériels.

La conciliation entre croyance et politique est ici affirmée : la religion est revendiquée
comme une source légitime de justice et doit étre mobilisée dans la lutte contre les
oppressions. Plusieurs participant-es parlent de la religion comme moteur de résistance
et d'action sociale, capable d'éclairer la quéte de justice dans le monde réel. Pour ce
groupe, revendiquer la religion dans le politique revient a affirmer que les principes
spirituels — tels que la soumission a Dieu, la recherche de vérité ou les traditions
prophétiques — doivent inspirer et orienter l'action collective. Autrement dit, la
religion ne doit pas rester confinée a la sphere privée : elle a une fonction sociale et
politique, et sa politisation est percue comme nécessaire pour mener une véritable lutte
anti-oppression. Elle fournit un cadre moral et existentiel qui légitime le combat,
renforce la résistance face aux injustices et propose une vision alternative de la justice

ancrée dans le divin.

Le milieu militant occidental a mal compris le mot soumission religieuse, ils
n’ont pas compris que se faire I'instrument du divin sur terre c'est une des
formes les plus imminentes de résistance [...] je ne sais pas si c'est une histoire

d'égo a vouloir étre au-dessus de Dieu, mais ce qui est certain c'est une fausse

75



compréhension de ce que pourrait étre notre mission sur cette terre. (Noah,
2025)

Un des participant.es de confession juive met de 1'avant le rapport entre les traditions
prophétiques juives de la recherche de justice comme un élément qui devrait nourrir la

lutte pour la justice:

Quelque chose qui est au centre de la tradition juive c'est l'ensemble de la
tradition prophétique : jeremy, amos isai et tout ¢a elle est super importante et
celle qui va venir mettre au centre de la tradition la question de justice de la
vérité [...] chez nous les prophetes sont des gens qui arrivent a se rapprocher de
trés la vérité [...] c'est des gens qui vont dénoncer des rois juifs [...] des peuples

juifs au nom de la justice.

La question d'intervenir dans le profane [...] le monde réel elle est au cceur de
la tradition juive, donc moi quelque part mon guide pour I'action dans le monde
réel c'est le marxisme adapté a la société de maintenant [...] pour répondre a

l'injonction divine de faire advenir la justice dans le monde.

4.1.5 Conclusion

L'analyse des discours des militant-es de gauche anticapitaliste révele une pluralité de
rapports a la croyance, au spirituel ou encore au religieux, bien plus nuancée que le
rejet traditionnel du religieux souvent attribué aux idéologies de gauche. Si une
critique explicite des institutions religieuses domine, en particulier chez les militant-es
issu-es du Nord global, cette critique cohabite avec la réappropriation de formes de
spiritualité individualisées ou communautaires, souvent pergues comme des leviers de

sens, de soin, de résistance ou d'ancrage existentiel.

Avant d'aller plus loin, il importe toutefois de rappeler que les catégories mobilisées
dans cette recherche — telles que l'appartenance géographique, la socialisation
religieuse ou le rapport au sécularisme — servent avant tout d'outils analytiques. Elles
ne prétendent pas rendre compte de la complexité totale des trajectoires individuelles.
Les personnes rencontrées présentent des nuances, des contradictions et des hybridités
qui échappent nécessairement a toute typologie. Le fait d'étre né-e au Sud ou au Nord,

d'avoir regu une éducation religieuse ou non, n'agit pas comme un déterminant absolu,

76



mais comme un cadre d'interprétation permettant de mieux comprendre certains
rapports différenciés au spirituel et au politique. Ces distinctions doivent donc étre lues

avec précaution : elles éclairent des tendances, sans figer les identités.

Chez les militant-es en quéte de soi et de reconnaissance (type 1), la spiritualité
s'incarne dans les liens militants, les pratiques collectives et les traditions alternatives,
alors que chez celleux en quéte de redistribution (type 2), elle reste cantonnée a une
sphére introspective ou philosophique, sans articulation directe avec I'action politique.
Du co6té des militant-es socialisé-es a la croyance dans le Sud global, la religion et la
spiritualité sont rarement dissociées : elles forment un tout souvent enraciné dans les
traditions culturelles et familiales. Contrairement au christianisme ou le processus de
sécularisation a largement contribué a évacuer le religieux des discours politiques, les
personnes ayant regu une €¢ducation musulmane apparaissent moins traversées par ce
mouvement. Elles semblent davantage en paix avec la dimension métaphysique,
qu'elles integrent comme une €vidence dans leur manicere de concevoir le monde et
parfois l'action politique. Pour certain-es, cette foi alimente une politisation affirmée
de la lutte, en particulier autour de la justice sociale et des héritages postcoloniaux;
pour d'autres, la disjonction entre sphere spirituelle et engagement politique est vécue

comme une nécessité stratégique.

Ainsi, la métaphysique, loin d'étre absente ou rejetée, apparait comme un espace de
tension, d'invention et parfois d'intégration critique, révélant des positionnements
traversés par les parcours de vie, les appartenances géographiques et les dimensions
de la justice priorisées. Au-dela de la description individuelle de chaque type, il
importe également d'examiner les rapports qu'entretiennent entre elles les personnes
qui les incarnent. Dans la perspective des luttes sociales, ces différents types sont-ils
compatibles ou entrent-ils en tension ? Cette interrogation est centrale pour qui vise
une transformation radicale des structures capitalistes. Elle permet de mettre en
lumiére les fractures mais aussi les convergences possibles entre militant-es : d'un coté,
celleux qui priorisent la justice de la reconnaissance, c'est-a-dire la lutte pour la dignite,
la valorisation et la visibilité des identités marginalisées (luttes féministes, antiracistes,
LGBTQ+, etc.); de l'autre, celleux qui mettent l'accent sur la justice de la
redistribution, centrée sur la répartition équitable des richesses et la lutte des classes.
Ces divergences reflétent les débats contemporains sur la place des luttes identitaires

et leur articulation avec la lutte économique, et permettent de comprendre comment

77



ces deux approches, parfois percues comme antagonistes, peuvent aussi étre
complémentaires. Ainsi, I'analyse typologique ne se contente pas de classer des profils
. elle ouvre une réflexion sur la maniére dont ces positionnements coexistent,

dialoguent — ou s'opposent — dans les espaces de mobilisation anticapitalistes.

4.2 Analyse des prises de position des militant.es selon le

cadre de la métaphysique de Meziane

Avant d'aborder l'interprétation des profils, il convient de préciser que les analyses qui
suivent ne visent pas a figer les individus dans des catégories strictes, mais a dégager
des tendances a partir d'un matériau discursif nécessairement situé. Les profils évoqués
constituent des constructions analytiques destinées a éclairer certaines dynamiques,
sans prétendre épuiser la diversité des vécus militants. Les différences observées selon
l'origine géographique, la socialisation religieuse ou le rapport au sécularisme doivent
donc étre lues avec prudence : elles offrent des repéres pour la réflexion plutdt que des
déterminations définitives. Les personnes rencontrées composent souvent avec des
héritages multiples, des tensions internes ou des repositionnements au fil de leurs
parcours — autant d'éléments qui complexifient la lecture des rapports entre

militantisme et métaphysique.

Cette section propose d'interpréter les profils de positions vis-a-vis du religieux et du
spirituel a travers le prisme du tournant métaphysique formulé par Meziane. La sous-
question qui oriente 1'analyse est la suivante : comment ces prises de position peuvent-
elles étre comprises a la lumiere du cadre métaphysique, et en quoi ce tournant permet-
il de repenser les impasses actuelles des mouvements de gauche ? L'examen des
discours met en €vidence la force persistante du sécularisme, y compris chez des
militant-es socialisés a l'islam, dont les trajectoires sont marquées par la critique
moderne de la métaphysique. Ce rejet se révele cependant beaucoup plus accentué
chez celles et ceux qui ont grandi en Occident, ou la croyance est fréquemment
disqualifiée au nom de la rationalité séculiere. Or, cette tendance souleéve plusieurs
problémes : dune part, elle contribue indirectement a reproduire les logiques
extractivistes en refusant d'interroger les fondements métaphysiques de notre rapport

au monde; d'autre part, elle fragilise la gauche en accentuant la désunion entre

78



militant-es du Nord et du Sud, en niant les réalités métaphysiques qui demeurent
centrales pour nombre d'entre eux. Dans cette perspective, le tournant métaphysique
apparait comme une voie prometteuse pour surmonter ces tensions : il permet de
réhabiliter des horizons spirituels au cceur des luttes, d'articuler justice sociale et sens
existentiel, et d'ouvrir la possibilit¢ d'une convergence militante décoloniale et

plurielle.

4.2.1 La spiritualité plutot que la religion

Les deux groupes de participant-es issus du Nord global (types 1 et 2) partagent une
méme tendance : distinguer nettement la religion de la spiritualité, en rejetant la
premiere tout en acceptant la seconde. Ce mécanisme est beaucoup moins présent chez
les personnes socialisées a la croyance dans le Sud global, qui se montraient souvent
¢tonné-es lorsque je leur demandais s'iels faisaient une telle distinction. Cette
différence peut s'expliquer par leur parcours : les groupes du Nord global ont
majoritairement grandi dans un contexte chrétien, tandis que ceux du Sud global ont
été éduqués dans des traditions islamiques ou juives. Un clivage entre religions a ainsi
émergé dans certains entretiens, plusieurs participant-es évoquant la difficulté de se
relier au christianisme. lels l'ont qualifié de religion « désancrée » ou encore «
traitresse de ses propres valeurs ». L'une des participantes a méme poussé plus loin
cette critique en comparant ce qu'elle appelle « le dieu des musulmans » a « le dieu

des chrétiens »:

Des fois j'ai l'impression que le dieu des musulmans est encore vivant et celui
des chrétiens est pauvre et vieux [...] La religion chrétienne a tellement été
meurtris par l'institution par ses Hommes et le capitalisme que j'aurais

beaucoup de mal a m'imaginer chrétienne un jour a nouveau. (Nayel, 2025)

Selon Meziane, c'est le processus de sécularisation qui a fait apparaitre dans les
sociétés dites « modernes », deux tendances saillantes vis-a-vis du monde religieux :
d'une part, un rejet brutal des religions instituées; d'autre part, un fort engouement pour

les spiritualités dites exotiques (Meziane 2023: 14).

79



Cet aspect serait li¢ a ce qu'il appelle le « néo-animisme » soit un discours qui est
fonciérement religieux sans étre assumé comme tel. Ce discours est socialement
accepté par I'Occident, car il reste inscrit dans le registre du visible : attribuer une ame
a un arbre ou a un animal, par exemple, demeure une maniere de croire qui s'appuie
sur I'i'mmanence, c'est-a-dire sur ce qui peut étre vu, touché ou expérimenté. Autrement
dit, cette adhésion révéle notre condition moderne, rationnelle et sécularisée : nous
acceptons plus facilement des croyances qui restent liées a 1'expérience sensible et au
monde naturel, mais nous devenons réticent.es des qu'il s'agit d'invisible
métaphysique, comme 1'idée d'un Dieu transcendant ou des réalités spirituelles qui
dépassent I'immanence. Ce que 1'on retrouve dans les discours des participant-es du
Nord global est précisément cette tendance : ils valorisent le spirituel a travers des
références écologistes — parler de « Gaia » pour désigner la Terre, ou des « éléments
de la nature » pour désigner l'immanence —, mais adoptent aussi une posture de
méfiance des qu'il s'agit du « Dieu des monothéistes », pourtant créateur de cette méme

nature pour certain-es:

Dieu est une entité trop construite, trop défini, trop masculin et qui veut de nous
trop de choses alors que la spiritualité devrait &tre un lieu de liberté ou on fait

l'expérience de la nature sans contraintes. (Sami, 2025)

Selon Meziane, ce discours est antimétaphysique par essence, car il repose sur une
vision cloisonnée et exclusive du réel : il valorise certains récits (comme I'immanence
de Gaia ou la sacralité de la nature) tout en rejetant ou en disqualifiant d'autres (tels
que l'unicité d'un Dieu transcendant), jugés trop construits, trop contraignants ou
irrationnels. Ce refus d'accueillir simultanément des représentations du monde
apparemment opposées — l'animisme écologique et le monothéisme, par exemple —
empéche la cohabitation de visions hétérogénes du réel dans une méme matrice
symbolique. Or, c'est justement cette capacité a faire dialoguer des cosmologies
différentes, sans les hiérarchiser, ni les réduire, qui constitue I'un des fondements d'une
pensée métaphysique selon Meziane. En érigeant une cosmologie comme acceptable
et en en excluant une autre, un tel discours produit une fermeture a l'altérité

ontologique et, ce faisant, renforce une logique d'exclusion entre groupes.

80



Le probléme est que ce refus de la métaphysique ne reste pas une simple affaire
théorique : il contribue a diviser la gauche elle-méme. En opposant certaines visions
du monde et en refusant d'en reconnaitre d'autres, ce discours empéche I'élaboration
d'un horizon commun et fragilise la capacité des forces anticapitalistes a s'unir.
Autrement dit, une gauche antimétaphysique se condamne a étre une gauche
fragmentée, donc moins en mesure de construire un rapport de force capable de
vaincre. C'est précisément a ce niveau que le tournant métaphysique prend tout son
sens : en invitant a imploser les dualités, a suspendre le jugement et a restituer une
pluralité¢ de traditions et de cosmologies, il propose un terrain commun ou il devient

possible de dialoguer, de dépasser les divisions et, par conséquent, de renforcer

l'efficacité politique des luttes.

Le refus des religions au profit de la spiritualité par les participant-es du Nord global
s'accompagne souvent d'un discours de tolérance a 1'égard des croyances d'autrui : « Je
ne crois pas en la religion, mais les autres peuvent croire, j'ai pas de probleme avec ¢a
», comme le disait Kayra. Ce respect, bien qu'affiché, repose souvent sur une mise a
distance de I'Autre, percu comme radicalement différent de soi. Comme 1'explique
David Graeber (2008) a propos des rapports entre anarchistes occidentaux et croyances
autochtones, cette posture consiste a reconnaitre la 1égitimité de la croyance de l'autre,
tout en la maintenant dans une altérité irréductible, sans chercher a les comprendre ou
a partager les fondements. L'Autre est vu comme croyant « a sa maniére », dans un
univers séparé, sans incidence sur le notre. Ce rapport a l'altérité est en apparence
bienveillant, mais il empéche une véritable rencontre, car il exclut d'emblée les

croyances de l'autre du champ de ce qui est pensable ou réel dans le monde commun.

C'est aussi sur cette critique que s'appuie Meziane : pour lui, ce type de tolérance est
un obstacle au partage réel des cosmologies, car il dépossede l'autre de la capacité
d'agir sur le réel collectif. L'autre peut croire, certes, mais sa croyance reste sans effets
sur le monde dit « réel » auquel se rapporte le reste du groupe — elle est contenue dans
un ailleurs symbolique et n'a pas le droit de participer a la définition du monde
commun. Or, au-dela de cette absence de partage des cosmologies, c'est la possibilité
méme d'une union de la gauche qui est ici en jeu : tant que les visions du monde
demeurent compartimentées et maintenues dans des sphéres séparées, la construction

d'un front commun reste compromise.

81



4.2.2 Sécularisme de la gauche, oui mais ?

Les quatre types de militant.es, partagent une volonté commune d'agir pour la justice.
Iels ont tendance a adopter un discours de réparation du monde par l'action, se
percevant investi-es d'une mission et d'une responsabilité au service d'une vérité
considérée comme juste. Il s'agit d'une vérité a faire advenir pour réhabiter la terre, lui

rendre justice et rétablir un équilibre face au chaos.

On peut néanmoins observer une similitude, sur le plan discursif, avec les Etats
impériaux évoqueés par Meziane, notamment dans cette volonté de « refaire de ce
monde un paradis ». Bien que les intentions soient radicalement opposées, le
rapprochement tient a la conviction de détenir une vérité supérieure, quasi sacrée, a
manifester dans le monde. Chez les participant-es, cette conviction prend la forme

d'une volonté quasi « divino-humaine » de sauver le monde de sa tyrannie.

D'ailleurs, lorsqu'on interroge les raisons pour lesquelles iels adhérent a ces idéologies
— en leur demandant par exemple : « Pourquoi prones-tu ces idéologies ? Comment
te sont-elles venues ? » — plusieurs évoquent une prise de conscience des dérives du
monde (les iniquités) et une volonté de les réparer. Ce désir de réparation s'apparente,
dans une perspective religieuse, a un geste de salut terrestre : reconnaitre les péchés et
accomplir une forme de repentance. Ce mécanisme de transfert du ciel vers la terre, au
service de la justice, opére chez les participant.es de maniére largement inconsciente.
Ce qui pourrait évoquer l'une des manifestations du sécularisme dans les idéologies

politiques de gauche.

4.2.3 Rapport a la croyance

Pour les personnes du Nord global, nous avons évoqué précédemment 1'idée d'un
transfert de leurs croyances vers leurs valeurs politiques, leurs communautés, les
relations sociales, leurs engagements militants ou encore dans la sphere intellectuelle.
Cependant, selon Meziane, ce transfert devrait étre conditionnel au fait d'admettre,
dans le discours politique, une réflexion métaphysique. Selon lui, il est nécessaire

d'actualiser le discours, les postures et les pratiques des mouvements contestataires

82



afin de faire place a une véritable justice — une justice qui reconnait la multiplicité

des mondes visibles et invisibles et les réalités métaphysiques des autres.

Or, cette reconnaissance peine a émerger, car le rapport a l'invisible chez les personnes
du Nord global est souvent fagonné par leur monde visible (le corps, les sensations, la
contemplation, la nature, l'intellect, les concepts, etc.). Cela contraste fortement avec
les personnes du Sud global, dont la croyance transcendante — sans preuve empirique

— constitue une réalité vécue, enracinée dans leur expérience.

Le rapport a la croyance, qui passe par le visible chez les personnes du Nord global,
est fondamentalement antimétaphysique selon Meziane, méme chez les plus
spirituelles d'entre elles. En effet, penser par la métaphysique comme le dit Meziane,
implique d'accepter ce qui excede le visible, la nature ou méme 'animisme. C'est aussi
une invitation a repenser ce qui fait sens. Meziane souligne qu'il existe une tendance,
dans les sociétés occidentales, a interpréter le sens comme une réalité universelle,
notamment a travers les prismes de I'anthropologie et de la sociologie : « Tout ce que
disent les peuples n'est pas entierement intelligible par le recours a des causes sociales
ou a des rationalités sociologiques. » (Meziane, 2023: 144) Penser par Ila
métaphysique, c'est donc décentrer le savoir et refuser de toujours traduire le discours

de l'autre a travers ses propres filtres.

Exposées a la these de Meziane a la fin des entretiens, plusieurs personnes du Nord
global ont d'ailleurs immédiatement mobilisé le filtre du sens et du réel pour interpréter
celle-ci : « si cette métaphysique existe vraiment, comment on fait pour la traduire et
la vivre avec les personnes du groupe », s'interrogeait Kayra; ou encore Saria : « c'est
comme si c'était du surnaturel dans une version plus appliquée au politique, ce que je
peux comprendre [...] mais c'est tellement difficile a intégrer dans nos milieux qui ont
des murs assez clairs. » Or, cette volonté de traduction, selon Meziane, est elle-méme

antimétaphysique.

Penser par la métaphysique implique une rupture avec les logiques binaires
occidentales. Cela signifie abandonner I'idée que le réel est strictement opposé au non-
réel, que 1'étre s'oppose nécessairement au non-&tre, ou que I'existence exclut la non-
existence. Autrement dit, la métaphysique remet en question la logique binaire qui
classe le monde selon des oppositions fixes. Le réel, dans cette perspective, n'est pas

une donnée objective, mesurable ou strictement rationnelle, mais un exces qui dépasse

83



ce que la pensée peut saisir ou dire. Il est, en ce sens, intraduisible dans les termes
stricts de la logique ou de l'ontologie. Il est d'ordre méta — du grec meta, signifiant
« par-dela ». Ainsi, s'il y a bien des réalités métaphysiques dans les paroles sociales,
elles ne sont pas réductibles a des questions ontologiques, logiques ou sensées

(Meziane, 2023: 143).

Toujours sur le plan de la croyance, les personnes du Nord global ont tendance a
considérer que toute chose s'accomplit dans le cadre de la volonté et de l'action
humaine : « L'humain-e génére une action et le monde réagit, comme une sorte
d'équilibre naturel des choses », selon les mots de Soham. Cette vision s'oppose a ce
que Meziane appelle « 1'éthique de la fidélité » — un principe essentiel de la pensée
métaphysique, qui repose sur l'idée que le monde n'est pas uniquement faconné par
l'intention humaine, mais qu'il existe aussi des forces, des volontés ou des dynamiques
non humaines (divines, cosmiques, ancestrales, invisibles) a I'ceuvre dans I'histoire et
dans la matiere. Ces volontés ne suppriment pas la capacité d'agir des étres vivants
(leur agentivité), mais coexistent avec elle, dans une logique d'interdépendance et de
co-présence. Encore une fois, cette posture traduit une forme de puissance humaine

percue comme centrale dans la transformation du monde.

Ce discours est moins présent chez les personnes du Sud global, qui tendent davantage
a envisager la vérit¢ comme une quéte marquée par l'effort, suivie d'un abandon
confiant a ce qui les dépasse. Un autre ¢lément partagé par les deux groupes du Nord
global est leur perception d'événements géopolitiques comme le 11 septembre, auquel
certain-es attribuent un rdle a la religion, voire a Dieu, dans leur avénement. Comme
l'a formulé Saria : « On est quand méme la génération du 11 septembre, difficile de
croire apres ca. » Pour d'autres, c'est simplement le capitalisme qui instrumentalise ces
événements par le biais des médias. Ce type de discours est beaucoup moins présent
chez les personnes du Sud global, qui distinguent plus clairement Dieu, ce qui est fait

au nom de la religion, et les actes humains.

Le fait d'avoir grandi dans différentes régions du monde pourrait expliquer ces écarts
de perception, y compris dans le rapport a la religion. Pour Meziane, 1'Occident
moderne a inventé le concept de « religion » comme une constante universelle des
sociétés humaines, ce qui a engendré un basculement : croire non plus en Dieu ou aux

dieux, mais en « lareligion » comme entité en soi. Cette croyance en la religion comme

84



absolu, sacralisée par la raison moderne, a contribué a faire émerger une catégorie

appelée « le religieux ».

Meziane propose de dissoudre ce concept eurocentré de religion — ainsi que ceux de
« croyance » et de « religieux » — au profit de la notion de « tradition discursive »
développée par Talal Asad. Celle-ci se comprend comme une unité plurielle, ou le
croire (les manicres d'étre) et le faire sont indissociablement liés. Or, 1'Occident
continue de concevoir la religion comme une essence universelle, valable en tout
temps et en tout lieu, indépendamment des contextes historiques et politiques qui la
faconnent. Cette conception a une conséquence majeure : elle empéche d'analyser
certains événements géopolitiques récents — comme les attentats du 11 septembre ou
les mouvements qualifiés de « djihadistes » — comme des phénomeénes socio-
politiques ancrés dans des histoires concretes de domination, de colonisation, de
marginalisation ou de conflits contemporains. En les appréhendant uniquement comme
des manifestations d'une supposée vérit€é religieuse intemporelle ou comme
l'expression directe d'une parole divine, 'Occident naturalise ces événements et les
dépolitise. Autrement dit, au lieu de les voir comme le produit de conditions
historiques situées, on les réduit a une « essence religieuse » figée. Pour Meziane, c'est
précisément cette mani¢re de penser la religion qui la transforme en un outil de
controle de la morale et des mceurs, puisqu'elle fige des dynamiques sociales et
politiques dans un cadre abstrait et universalisé qui échappe a la critique (Meziane,

2023).

4.2.4 Pluralités des rationalités et désenchantement

Le groupe 2, socialis¢ a la croyance dans le Nord global et priorisant une logique de
distribution, tend a promouvoir une forme de pensée rationnelle qui mobilise la science
dans les questions de croyance. Certain-es participant-es ont méme associé¢ la
spiritualité a une vision jugée trop « molle », « déconnectée du réel », « une volonté
d'enjoliver le chaos », ou encore « dépolitisante ». Cette perception varie également en
fonction de 1'age : les jeunes générations, tant du Nord que du Sud global, revendiquent
davantage le droit a des formes de révolutions qui mettent de I'avant d'autres formes
de croyances et de principes comme la tendresse, I'amour, la justice réparatrice, le sacré

et le care.

85



Cette vision est parfois pergue, par des personnes issues des générations précédentes,
comme un retour des « hippies », une approche « un peu perchée » qui « dépolitise et
affaiblit la résistance », etc. En opposant spiritualité et rationalité, ce groupe contribue

a ce que Meziane appelle « une vision unique du rationnel ».

En effet, pour le philosophe, il ne s'agit pas de proner un réenchantement du monde.
A I'époque ou I'on cherchait a désenchanter le monde 4 travers le techno-scientifisme
de la fin du XVIile et du début du XIXe siécle, un courant parall¢le a tenté de le
réenchanter, notamment a travers les mouvements romantiques. Cette tentative a eu
pour effet de plonger l'invisible et la métaphysique dans l'irrationalisme total,
puisqu'on les a définis en opposition au romantisme. Une autre conséquence a été¢ de

confirmer que le seul modé¢le de rationalité 1égitime était celui des Lumiéres.

Or, selon Meziane, le monde n'a jamais été¢ véritablement désenchanté. 11 y a eu
mutation, transfert, et un religieux qui s'est transformé de l'intérieur. Une rationalité
métaphysique propose alors une conception plurielle des rationalités, en explorant
d'autres modeles que celui imposé par les Lumiéres. Elle implique une critique de
l'invisible tout en cherchant a désoccidentaliser la raison, c'est-a-dire a la libérer de sa

définition moderne et unique de la rationalité.

4.2.5 Tradition discursive et bords des mondes

Les quatre types de militant.es, tant dans le Nord global que dans le Sud global, ont
évoqué quelques sources de tension dans ce qu'iels appellent la gauche : « les
difficultés de dialogue, 1'absence de cadre intersectionnel, 1'absence de commun, une

volonté de pureté intellectuelle et idéologique », etc.

Certain-es participant-es priorisant une logique de reconnaissance n'étaient pas en
accord avec celleux qui privilégient une logique de redistribution — et inversement.
Le genre apparait ici comme un facteur transversal: on observe, dans le Nord comme
dans le Sud, une tendance chez les femmes a prioriser la reconnaissance, tandis que
les hommes tendent a accorder plus d'importance a la distribution, ce qui accentue

encore les clivages identitaires.

Lorsque j'ai exposé la thése de Meziane aux participant-es, plusieurs ont réagi en

questionnant les modalités concrétes : comment institutionnaliser quelque chose

86



comme la métaphysique dans les mécanismes d'un collectif ? Par quels moyens ?
Comme si iels cherchaient un « mode d'emploi de la révolution », en tentant d'identifier
toutes les étapes nécessaires pour introduire la métaphysique dans le politique et d'en
contrdler les résultats. Ces interrogations sont Iégitimes, mais elles s'écartent du cadre
propre a la métaphysique tel que proposé par Meziane, notamment a travers le concept
de « tradition discursive ». Celle-ci désigne un espace d'expérimentation, ou 1'on teste
une pluralit¢ de conceptions. Cette notion désigne un espace unifiant, capable
d'accueillir divers degrés et types de désaccords qui évoluent dans le temps et qui
préfigure différentes possibilités. La tradition discursive admet notamment la
coexistence de définitions, de positions et de courants au sein d'une méme unité. C'est
méme a travers le conflit que la tradition discursive se perpétue. Les personnes
évoluent dans cette tradition en la fagonnant tout en la vivant : il n'y a pas de mode de
fonctionnement prédéfini, en dehors du cadre unificateur que constitue la tradition elle-

méme.

Concernant le rapport a la pureté idéologique, le rapport au sens et au langage, on
observe des différences significatives entre les personnes socialisées a la religion dans
le Nord global, selon qu'elles soient francophones ou anglophones. Les francophones
ont tendance a adopter une vision plus dogmatique — qu'elle soit spirituelle ou
politique — en favorisant une voie unique. A l'inverse, les anglophones se montrent
souvent plus souples, plus pluriels, et moins catégoriques dans leurs discours, que ce
soit sur le monde religieux ou sur les stratégies politiques vers un monde post-

capitaliste.

Cet héritage colonial se manifeste également chez les personnes du Sud global. On
retrouve des distinctions similaires dans les discours selon que les personnes sont
issues de pays anciennement colonisés par le Royaume-Uni ou par la France — les

premieres ayant tendance a se montrer moins dogmatiques que les secondes.

Penser par la métaphysique, dans l'espace d'une tradition discursive et a travers le
concept des « bords des mondes », implique d'adopter une posture souple dans les
discours et les pratiques — une forme de porosité dans le dialogue. Cela signifie étre
capable de reconnaitre les fronti¢res, puis de se parler a travers elles, depuis leurs
bords. Cet espace, que Meziane qualifie d'« intermonde », suggere 1'adoption d'une

posture interstitielle, le temps d'un dialogue, qui devient alors une courroie de

87



transmission de la pluralité des positions, des stratégies, des identités, des perceptions,
des sens, etc. Dépendamment de la langue d'usage des participant.es (anglais ou
francais) — la possibilit¢ d'intégrer la métaphysique par le concept des bords des
mondes changent, les francophones étant un peu plus cantonné.es a certaines postures,

discours et pratiques que les anglophones.

4.3 Conclusion

Ce chapitre a permis de mettre en lumiere les tensions et les potentialités qu'ouvre la
métaphysique chez les militant-es de gauche. En mobilisant le cadre théorique proposé
par Meziane, il apparait que la métaphysique, loin d'étre absente, traverse les discours
des militant-es, souvent de mani¢re implicite, ambivalente ou refoulée. Les
participant-es, notamment celleux du Nord global, manifestent une méfiance envers
les formes religieuses instituées tout en exprimant un besoin de transcendance, de sacré
ou de sens — besoins souvent redirigés vers la nature, la justice ou la communauté.
Cette spiritualité diffuse témoigne d'une posture ambivalente : si elle ouvre a d'autres
formes de rapport au monde, elle demeure souvent enfermée dans les logiques du
visible et de la rationalité moderne, en excluant les cosmologies fondées sur l'invisible

ou l'altérité ontologique.

Il importe toutefois de souligner que ces observations s'inscrivent dans le cadre d'une
démarche exploratoire. Les typologies et distinctions présentées n'ont pas vocation a
réduire la complexité des trajectoires individuelles ni a figer les participant-es dans des
catégories rigides. Elles constituent plutot des outils analytiques permettant de dégager
des tendances générales et des contrastes significatifs. En pratique, les militant-es
rencontrés présentent une diversité d'expériences et de positionnements souvent
traversés par des contradictions, des évolutions et des zones d'ambiguité. Ainsi, un
méme individu peut osciller entre rejet du religieux et aspiration au sacré, entre
sécularisme critique et quéte d'un sens transcendant. Ces nuances invitent a lire les
résultats avec prudence, dans la conscience des multiples contextes — historiques,

culturels et biographiques — qui faconnent les rapports a la métaphysique.

A travers le discours des participant-es se dessinent des clivages entre spiritualité et

religion, croyance et non-croyance, islam et christianisme, selon qu'iels aient été

88



socialisé-es a la croyance dans le Nord ou dans le Sud global. Dans le Sud global, la
croyance demeure plus enracinée dans l'invisible, dans l'expérience vécue et dans le
tissu social, tandis que dans le Nord global, elle tend a se déplacer vers une forme plus
visible, rationalisée et privatisée. Ainsi, les participant-es socialisé-es a la croyance
dans le Nord global mobilisent un cadre hérité des Lumieres, qui érige la raison en
fondement du réel et du sens, ou mobilisent des formes de spiritualité animistes,
reléguant ainsi la métaphysique aux marges du pensable. Comme le souligne Meziane,
ce cadre produit un effet d'exclusion : en opposant le rationnel a I'irrationnel, le visible
a l'invisible, la croyance a la non-croyance, il entrave la coexistence des pluralités —
des mondes, des discours, des traditions, des horizons — ce qui va a I'encontre méme

d'une pensée métaphysique et d'une union de la gauche anticapitaliste.

Les implications de ce clivage sont multiples : les luttes militantes tendent a
marginaliser les cosmologies et les traditions spirituelles non occidentales,
reproduisant ainsi une hiérarchie ontologique héritée de la modernité coloniale, ce qui
entrave la possibilité¢ d'un dialogue véritablement pluraliste et empéche la cohabitation
de visions du monde hétérogénes. Cette exclusion prive les pensées de gauche de
décoloniser les savoirs et de réinventer une pensée de la justice qui dépasse les cadres
binaires de la modernité. En marginalisant les cadres métaphysiques, on s'empéche
d'interroger les fondements mémes du rapport extractiviste au monde et de repenser
les luttes écologiques comme des luttes aussi ontologiques, spirituelles et
cosmologiques. En refusant d'intégrer la pluralité des traditions qui parlent des liens
entre humain-es, non-humain-es et forces invisibles, les mouvements écologistes

risquent de reconduire les logiques de domination qu'ils prétendent combattre.

Ce clivage contribue notamment a renforcer les tensions et les divisions entre les
porteur-ses de luttes pour la reconnaissance et celleux pour la distribution, en rendant
difficile I'émergence d'un horizon politique partagé. La métaphysique, en tant
qu'espace de cohabitation de toutes les dichotomies, pourrait ainsi offrir un espace
commun pour repenser les luttes en dehors des logiques binaires, en ouvrant a une
pluralité de rationalités, de traditions et de conceptions du monde. C'est dans cette
capacité a dialoguer a partir des bords — entre traditions, langues, et visions du réel
— que pourrait résider I'une des clés d'un renouveau militant profondément décolonial

et ontologiquement pluraliste selon Meziane.

89



Conclusion

Depuis le début de cette recherche, une interrogation centrale a guidé le travail :
pourquoi et comment le religieux a-t-il ét¢ évacué des luttes anticapitalistes
occidentales, et quelles en sont les implications ? Plus largement, il s'agissait
d'interroger la place que les militant-es pour la justice sociale accordent a la

métaphysique, au-dela du rejet historique du religieux par les idéologies de gauche.

L'enquéte s'est construite en plusieurs jalons. Dans un premier temps, j'ai retracé la
généalogie des idéologies de gauche et leurs rapports ambivalents avec la religion et
la sécularisation. Si, en Occident, nombre de courants de pensée critiques se sont
constitués en opposition aux religions instituées, percues comme oppressives ou
conservatrices, cette rupture n'a pas effacé 1'héritage religieux : plusieurs mouvements
de résistance ont continué a puiser, consciemment ou non, dans des valeurs morales et
politiques issues de traditions religieuses. Ce paradoxe s'accompagne aujourd'hui d'un
retour vers des formes de spiritualit¢ individualisées ou communautaires, qui
permettent de réinvestir une quéte de sens hors des institutions, tout en reprenant
certains de leurs principes éthiques. Dans un second temps, les apports du philosophe
Mohamed Amer Meziane ont offert un cadre théorique permettant de penser la
métaphysique au-dela des dichotomies modernes — croyance et non-croyance, visible
et invisible, raison et spiritualité. Ce cadre a conduit a reformuler la question de
recherche de manieére plus précise : quelle place la métaphysique occupe-t-elle chez

les militant-es pour la justice sociale ?

L'analyse d'entretiens semi-dirigés a permis d'identifier quatre profils de rapports entre
métaphysique et luttes politiques. Le premier, « en quéte de soi », regroupe des
militant-es du Nord global qui rejettent les religions instituées mais valorisent des
spiritualités individualisées en lien avec la reconnaissance identitaire. Le deuxiéme,
« I'évitement du religieux », se compose principalement de militant-es du Nord global
qui privilégient la redistribution et la lutte des classes, en tenant la spiritualité a
distance de l'action politique. Le troisieéme, « le religieux, un monde a part »,

correspond a des militant-es du Sud global pour qui religion et spiritualité sont

indissociables, mais dont la foi reste souvent dissociée du militantisme, avec un accent

90



sur la reconnaissance. Enfin, le quatriéme, « religion et politique, méme combat »,
assume une articulation affirmée entre croyance et politique, la foi étant congue comme

un moteur de justice et de résistance, orientée vers la redistribution.

Ces quatre profils révelent a la fois les fractures et les potentialités des luttes pour la
justice sociale. Ils traduisent une fragmentation interne, chaque profil mettant 1'accent
sur une dimension particuliére — reconnaissance, redistribution, articulation ou
politisation de la foi — ce qui complique la construction d'un horizon commun.
Cependant, leur mise en relation ouvre aussi des pistes de convergence : certaines
visions peuvent se rejoindre, par exemple entre reconnaissance et redistribution, ou
entre politisation religieuse et critique sociale radicale. L'enjeu stratégique devient
alors évident : sans dialogue ni reconnaissance mutuelle des cosmologies respectives,
la gauche risque de demeurer divisée et fragilisée ; mais si elle intégre cette diversité
comme une ressource, elle pourrait enrichir ses luttes anticapitalistes d'une profondeur

métaphysique et culturelle encore largement absente dans les contextes occidentaux.

Enfin, a la lumiére du terrain, un véritable tournant métaphysique apparait difficile a
envisager, méme si les militant-es ne le rejettent pas entierement. Il supposerait de
restituer une place a l'invisible et de désoccidentaliser la raison, c'est-a-dire de la
libérer de son ancrage exclusif dans une rationalité héritée des Lumicres, qui
marginalise d'autres formes de connaissance. Cela impliquerait d'ouvrir le champ du
pensable a des rationalités plurielles, enracinées dans des traditions cosmologiques et
spirituelles souvent reléguées aux marges. Une telle posture inviterait & repenser le
rapport a la religion, a la laicité et a l'altérité, tout en déconstruisant les cadres
normatifs de la rationalité présentés comme universels mais profondément marqués

par I'histoire occidentale.

Apports de la recherche

Le premier apport de cette recherche consiste a explorer les liens entre engagement
politique et engagement religieux, un sujet encore peu traité dans la littérature. Cette
réflexion, annoncée dés l'introduction, constitue le fil conducteur de I'ensemble du
mémoire. Elle permet de questionner comment ces deux formes d'engagement,
souvent pergues comme opposé€es — notamment dans les idéologies de gauche —,

peuvent néanmoins coexister, se croiser ou méme se nourrir mutuellement. C'est cette

91



articulation entre foi et action politique qui a guidé I'analyse tout au long du travail.
Dans cette perspective, le recours a un cadre conceptuel original — celui qu'offrent les
theses de Meziane — a constitué une contribution centrale. J'ai tenté d'appliquer ses
concepts philosophiques pour rendre compte de ce qui se passe aujourd'hui dans les
milieux militants concernant la religion et pour éclairer des tensions que la littérature

classique peine a saisir.

La revue de littérature a mis en lumicre les liens entre plusieurs courants religieux et
les idéologies de gauche. Bien que, dans le monde occidental, nombre d'idéologies de
gauche aient émergé en opposition au religieux, les principes moraux formulés dans
les trois religions du Livre ont manifestement nourri ces idéologies sur le plan de
I'éthique, du fonctionnement et des fondements. Cependant, dans une perspective
métaphysique, ces idéologies politiques peuvent étre comprises comme des
expressions du sécularisme, tel que le concoit Meziane : un double mouvement de
désenchantement du monde et de transfert du salut espéré dans 1'au-dela vers une quéte

de rédemption ici-bas.

A la lumiére des textes mobilisés, cette recherche propose également une relecture
critique de I'histoire du sécularisme — un élément central ayant permis le déploiement
du capitalisme fossile tel que nous le connaissons aujourdhui. Cette perspective
critique est nécessaire pour comprendre pourquoi Meziane appelle a un tournant
métaphysique, notamment au sein des mouvements contestataires qui, parfois,
reproduisent malgré eux les logiques du monde qu'ils cherchent a subvertir (Meziane,
2021). Il apparait alors que la crise écologique ne découle pas uniquement des
dynamiques capitalistes, mais aussi d'une crise plus profonde de la pensée et des modes
d'existence. L'abolition de la métaphysique dans notre maniere d'habiter le monde
favorise un surinvestissement dans celui-ci — congu comme le seul horizon
exploitable — en rompant nos liens avec les forces non humaines. Penser la
métaphysique comme horizon politique, comme lieu d'invention de sens pluriels,
comme matrice de résistance enracinée dans une diversité de traditions devient alors

une nécessité.

Le terrain de recherche a permis de constater que, méme si les idéologies de gauche
rejettent généralement le religieux, les militant.es peuvent entretenir des rapports a la

métaphysique trés divers : certain.es l'assument pleinement, d'autres 1'abordent avec

92



distance, ambivalence, rationalité, ou encore dans une forme de quéte existentielle.
Ces divergences s'expliquent notamment par le lieu de socialisation a la croyance
durant l'enfance — entre Nord et Sud globaux. Dans cette démarche, ce travail offre
¢galement un apercu des clivages qui caractérisent la gauche radicale aujourd'hui, en

mettant particuliérement en avant la question de la religion.

Dans cette recherche, les participant.es du Nord global ont majoritairement été
socialisé.es au christianisme, dont iels se sont pour la plupart émancipé.es, tandis que
celles et ceux du Sud global I'ont été a l'islam. Ce constat laisse entrevoir un clivage
entre ces deux religions, perceptible jusque dans les milieux contestataires : d'une part,
a travers un rejet du religieux et du Dieu unique — per¢u comme contraire aux luttes
identitaires; d'autre part, a travers une tolérance, voire un engouement, pour ce qu'iels
nomment la spiritualité, notamment chez les personnes socialisées au christianisme,
qui transférent leur besoin de croyance vers la communauté, la rationalité, la nature ou
d'autres formes de pratiques spirituelles alternatives. Ce phénoméne conforte
I'hypothese de Meziane selon laquelle le sécularisme produit une double dynamique :
d'un co6té, un rejet parfois virulent des religions instituées, pergues comme
dogmatiques et patriarcales ; de l'autre, un attrait marqué pour des formes de
spiritualité dites « exotiques » (Meziane, 2023). Ce paradoxe montre que la modernité
n'a pas fait disparaitre le besoin de transcendance, mais 1'a déplacé vers des formes

plus individualisées, hybrides et détachées des institutions religieuses traditionnelles.

Un autre constat important, qui pourrait constituer un frein au déploiement d'une
métaphysique politique, réside dans I'homogénéité des milieux contestataires dans
lesquels les participant-es évoluent — en termes d'idéologie, d'dge, de capital culturel,
de type de lutte, de religion, d'éducation, etc. Ces milieux, souvent traversés par des
valeurs séculieres dominantes, tendent a restreindre I'expression d'une pensée

véritablement plurielle.

Enfin, un apport significatif de cette recherche est de montrer que la conception de la
justice sociale varie également selon le genre, ce que les theéses de Nancy Fraser
permettent de comprendre. Les femmes et les personnes non binaires rencontrées ont
exprimé une sensibilité particuliere a la dimension de la reconnaissance, liée aux
expériences de mépris symbolique, de marginalisation ou de discriminations. A

l'inverse, les hommes cisgenres rencontrés ont davantage insisté sur la redistribution,

93



en lien avec les rapports de classe et les inégalités économiques. Cette divergence
illustre la maniére dont le genre structure la perception des injustices et la

hiérarchisation des priorités politiques.

En ce sens, le cadre métaphysique, pensé a travers la tradition discursive permettant
l'expérimentation de multiples visions du monde, offre un espace commun ou ces
conceptions hétérogenes peuvent coexister. Il permettrait de faire dialoguer les luttes
pour la reconnaissance (culturelle, identitaire) et celles pour la redistribution
(économique, structurelle), conformément a la typologie de Fraser. La métaphysique,
en tant qu'espace de dialogue pluriel, pourrait ainsi devenir un levier pour réconcilier
ces dimensions et construire un horizon politique inclusif, sensible aux pluralités, et

porteur d'un projet véritablement décolonial.

Limites de la recherche

Toutefois, cette recherche n'est pas exempte de limites. Sur le plan de la revue de
littérature, bien qu'un premier tour d'horizon des rapports entre religions et idéologies
de gauche ait été réalisé, j'ai bien conscience d'avoir laissé dans 1'ombre beaucoup
d'¢éléments de cette histoire. Le choix de limiter I'enquéte aux trois religions du Livre
a certes permis de synthétiser la démarche, mais a également exclu plusieurs autres
traditions religieuses et spiritualités alternatives, telles que le bouddhisme, le taoisme
ou le zen. Par ailleurs, les religions monothéistes ont été abordées de manicre trés
synthétique, sans que toute leur profondeur, leur diversité interne et leur densité
théologique ne soient véritablement explorées. Les mémes remarques peuvent étre
formulées au sujet des idéologies politiques, que nous n'avons abordées qu'a tres

grands traits.

Le cadre théorique développé par Meziane sur l'histoire du sécularisme et le tournant
métaphysique s'est révélé précieux, mais reste abstrait et parfois trés idéaliste. J'ai tenté
de «bricoler » une grille d'analyse inspirée de sa pensée afin d'articuler des
correspondances avec les discours des participant.es. Cependant, ce cadre mériterait
d'étre approfondi et systématisé de maniere plus rigoureuse. Par ailleurs, au-dela des
discours recueillis, il aurait été pertinent d'observer directement les dynamiques a

l';euvre dans les groupes sociaux ou collectifs fréquentés par les participant.es, afin de

94



mieux comprendre les pratiques, qu'elles soient métaphysiques ou antimétaphysiques,

mobilisées au sein de leurs mouvements.

Une autre limite importante réside dans I'empreinte subjective de mon propre regard.
En adoptant une posture située, j'ai nécessairement projeté sur cette recherche mes
propres attentes, mes sensibilités politiques et spirituelles, ainsi que mes affinités
intellectuelles. Cela a influencé les choix théoriques, les orientations méthodologiques,
ainsi que la maniére dont j'ai interprété les propos des participant.es. Cette subjectivité
n'est pas un biais a éliminer, mais une composante intrinséque de cette recherche. Elle
appelle toutefois a une rigueur réflexive constante : celle de rendre visibles mes
positionnements, de reconnaitre les angles morts qu'ils peuvent produire, et
d'interroger en permanence mes interprétations a la lumiére de cette implication
personnelle. Reconnaitre cette subjectivité, c'est aussi assumer que cette recherche ne
produit pas une vérité objective, mais une proposition, inscrite dans une démarche de

compréhension critique et engagée.

Enfin, un angle mort notable de cette recherche concerne 1'absence de voix qui auraient
sans doute permis de tisser des liens plus concrets avec la métaphysique : celles des
personnes autochtones du Québec et d'ailleurs. Faute de temps et d'acces a ces
perspectives, j'ai dii me résoudre a structurer l'analyse autour du clivage Nord—Sud

global.

Pistes de recherche

Ce travail se veut un point de départ, une ouverture. Il invite a prolonger la réflexion
selon plusieurs axes. Les écrits de Meziane mériteraient d'étre approfondis afin de
mieux comprendre les implications et les conséquences d'une pensée métaphysique et
antimétaphysique dans le monde occidental ainsi que les conditions de possibilité d'un
tournant métaphysique. Une piste stimulante consisterait a examiner les effets du néo-
animisme sur certaines luttes écologistes. Par ailleurs, peut-on envisager la
métaphysique comme un choix conscient ? Peut-on décider d'adhérer a une perspective
métaphysique ? Et, si oui, quelles seraient les conditions nécessaires pour qu'elle

s'impose dans les sociétés occidentales ?

Si les principes moraux formulés dans les trois religions du Livre ont manifestement

nourri les idéologies de gauche a travers l'histoire, une autre piste mérite d'€tre

95



explorée : les mouvements contestataires contemporains jouent-ils aujourd'hui un role
similaire a celui qu'occupait la religion autrefois, en se donnant pour mission de rendre
justice aux sociétés ? En d'autres termes, ces mouvements se substitueraient-ils aux

religions sans Dieu et théologie ?

Il serait également pertinent d'explorer plus en profondeur la manic¢re dont les
mouvements contestataires — notamment féministes, écologistes et décoloniaux —
réactivent des formes de spiritualité politique, de ritualisation collective ou d'attention
a l'invisible. L'¢largissement du spectre géographique et épistémique permettrait
d'intégrer des cosmologies autres, notamment autochtones, souvent marginalisées dans
les récits politiques dominants. Pour ce qui est des militant.es occidentaux, s'agit-il

d'une redécouverte de la métaphysique ?

Cette recherche a aussi fait émerger d'autres interrogations. Comment cette question
aurait-elle pu étre abordée dans d'autres contextes que celui du Québec, ou la rupture
avec la religion est particuliérement marquée, peut-&tre plus qu'ailleurs en Occident ?
Et comment se déploierait-elle dans des pays du Sud global ? Les résultats ambivalents
observés sont-ils liés au lieu d'observation ? Enfin, une autre piste féconde serait
d'examiner comment ces élans métaphysiques peuvent se traduire en pratiques
concretes de soin, de gouvernance, de justice ou de résistance — sans pour autant

instrumentaliser l'invisible.

Tous ces éléments constituent des pistes fécondes a explorer dans le cadre de futurs

travaux.

96



Bibliographie

Abraham Y.-M. (2019). Guérir du mal de l'infini: produire moins, partager plus,

décider ensemble. Ecosociété

Alexander.J (2005), Pedagogies of Crossing: Meditations on Feminism, Sexual.

Politics, Memory, and the Sacred, Durham, Duke University Press, p. 326-327

Alphandéry P (1991)., Bitoun P. & Y. Dupont, L'équivoque écologiste, Paris, La

Découverte

Angaut. JC. (2021). Anarchisme. Ducange, Jean-Numa; Keucheyan, Razmig; Roza,

Stéphanie. Histoire globale des socialismes, XIXe-XXIe siecle
Anidjar.G (2006). “Secularism.” Critical Inquiry 33(1): 52-77

Asad. T (2003). Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford,
CA: Stanford University Press

Asad. T (1993). Genealogies of Religion. Disciplines and Reasons of Power in Chris-

tianity and Islam, Baltimore, The Johns Hopkins University Press

Asad. T (2003). « La construction de la religion comme catégorie anthropologique»

dans Id, Tradition critique, p. 59-85.
Bakounine. M (1882), Dieu et I'Etat. Paris: Mille et Une Nuits, Paris, 2000

Bakounine. M (1970), God and the State, Paul Avrich (dir.), New York, Dover

Publications

BAUM. G &. CAMERON. D (1984). Ethics and Economics: Canada's Catholic Bish-

ops on the Economic Crisis. Toronto, Lorimer

BAUM. G (1982). The Priority of Labour: A Commentary on Laborem Exercens. New
York, Paulist Press

Baum. G (1987), Théologie de la libération et marxisme. International Review of
Community Development / Revue internationale d'action communautaire, (17), 135—

141

97



Becci & Monnot (2016). Spiritualité et religion: nouveaux carburants vers la transition

énergétique ? Karthala. n° 40

Ben Bella. A (1964). Les discours du président Ben Bella: année 1963, ler trimestre
1964. Alger: Ministere de I'orientation nationale, Direction de la documentation et des

publications

Berlan. A (2021). Terre et liberté: la quéte d'autonomie contre le fantasme de

délivrance. La lenteur
Berry. T (1999). The Great Work: Our Way into the Future. New York: Bell Tower
Bloch. E (1959), Le Principe espérance. Paris: Gallimard

Bookchin. M (1982) The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of
Hierarchy. Palo Alto: Cheshire Books

Borgeaud. P (2021), , La pensée européenne des religions, Paris, Editions du Seuil,

coll. « Librairie du xxie siécle »
Buber.M (1947). Chemins de I'utopie. Paris: L'Arche
Buber.M (1937). Tales of the Hasidim. New York: Schocken Books

Calvez. J-V (1999). Les silences de la doctrine sociale catholique. De L'atelier. Coll
Débattre

Carole P Christ, (2018). « pourquoi les femmes ont besoin de la Déesse: réflexions
phénoménologiques, psychologiques et politique »,. in Emilie Hache; Reclaim, op.cit.,

p 85

Chittick, W. C. (1989). The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-'Arabi's Metaphysics of

Imagination. State University of New York Press.
Chittick, W. C. (2000). Sufism: A Short Introduction. Oneworld Publications.

Colson.D (2001). Petit lexique philosophique de l'anarchisme. Paris: Le Livre de
Poche

Dabashi, H. (2008). Islamic Liberation Theology: Resisting the Empire. New York:
Routledge.

98



Daly.M (1973). Beyond God the Father: Toward a Philosophy of Women's Liberation.

Boston: Beacon Press

Daviau. P (2014). « L'écospiritualité: un chemin de renouvellement intérieur »,
dans Croire hors les murs. Expériences du croire chrétien d'aujourd'hui, Berlin, Lit

Verlag
DeBeauvoir. S (1949). Le Deuxiéme Sexe. Paris: Gallimard
Derrida. J (2000). Foi et savoir, Paris, Editions Le Seuil

Descola. P (2005). Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque des

sciences humaines »

Desplan. F (2009). Henri Desroche: Le messianisme et sa forme d'action collective le
millénarisme. Esprit Critique: Revue Internationale de Sociologie et de Sciences

sociales, 11 (1), pp.1-11

Desroche. H (1969): Dieux d'hommes, Dictionnaire des messianismes et millinarismes

de I'ére chrétienne. La Haye, Paris, Mouton
Devereux G (1980). De I'angoisse a la méthode dans les sciences du comportement

Dorlin. E (2008). Epistémologies féministes. Dans: , E. Dorlin, Sexe, genre et
sexualités: Introduction a la théorie féministe (pp. 9-31). Paris cedex 14: Presses

Universitaires de France

Dubuisson. D (2020), , L'invention de la religion. Impérialisme cognitif et violence
épistémique, Paris, CNRS Editions décroissance. Propositions pour Penser et Faire la

transition, Les Editions Utopia

Engels. F (1974), Dialectique de la nature (J.-M. Brohm, Trad.). Paris: Editions

sociales. ((Euvre originale rédigée entre 1873 et 1883, publiée posthumément en 1925.

Engels. F (1972). L'origine de la famille, de la propriété privée et de I'Etat (J. Molitor,
Trad.). Paris: Editions Sociales. (Travail original publi¢ en 1884)

Fessard. G (1978), Chrétiens marxistes et théologie de la libération. Paris, Editions

Lethielleux

99



Flipo.F (2013). Statut et portée de I'écologie politique: contribution a une
anthropologie de la globalisation et de la modernité. Philosophie. Université Paris-

Diderot - Paris VII, 2013

Floyd. J & Charlene. A. (1996) “A Theology of Insurrection? Religion and Politics in
Mexico.” Journal of International Affairs 50(1): 142—-65

Frangois, pape. (2015). Laudato si'. Sur la sauvegarde de la maison commune. Vatican.

Fraser, N. (2008). Scales of Justice: Reimagining Political Space in a Globalizing
World. New York: Columbia University Press.

Fraser, N. (2011). Repenser la justice dans un monde globalis¢. Dans F. Dubet (dir.),

Qu'est-ce que la justice sociale? (pp. 111-128). Paris: La Découverte.

Fraser.N (2011), (a) [1998]. « Penser la justice sociale: questions de théorie morale et
de théorie de la société ». Qu'est-ce que la justice sociale? Reconnaissance et

redistribution. Chapitre 2, 43-69

Fraser.N (2011) ( a) [2000]. « Repenser la reconnaissance ». Qu'est-ce que la justice

sociale? Reconnaissance et redistribution. Chapitre 3, 71-92

Fraser.N (2012), [2005]. « Le cadre de la justice dans un monde globalis¢ ». Le
féminisme en mouvements. Chapitre 8, 257-280. (Version frangaise de Fraser, Nancy.

2005. « Reframing justice in a globalizing world ». New Left Review, 36, nov/déc

2005.

Fraser.N (2012), [2001]. « Pour une politique féministe a I'age de la reconnaissance.
Une approche bidimensionnelle de la justice de genre ». Le féminisme en mouvements.

Chapitre 6, 217-238

Fraser, N., & Honneth, A. (2003). Redistribution or Recognition? A Political-
Philosophical Exchange. London: Verso.

Fraser, N. (1995). From Redistribution to Recognition? Dilemmas of Justice in a ‘Post-

Socialist' Age. New Left Review, /212, July—August, pp. 68-93.

100



Furukawa. D & Massicotte, M-J (2013). Processus de radicalisation et radicalité au
quotidien: discours et pratiques des communautés rurales au Brésil. Lien social et

politique 68 (3)

Garcia-Ruiz. J& Lowy. M (1997), Archives de sciences sociales des religions, 42e

Année, No. 97 (Jan. - Mar., ), pp. 5-8
Gauchet. M (1985)., Le désenchantement du monde, Paris, Gallimard

Gershom.S (1974), Le Messianisme juif. Essais sur la spiritualité¢ du judaisme, Paris,

Calmann-Lévy, p. 46

Girard. J (1985). Mouvement coopératif et exploitation forestiere: le cas du Saguenay-

Lac-St-Jean. Mémoire de maitrise, Université du Québec a Chicoutimi

Goldsmith. E (1992)., The Way, an Ecological World-View, London, Rider & co,.
Traduction: Le défi du XXIeme siecle. Une vision écologique du monde, Paris, Le

Rocher

Rocher M. (2002). Le Tao de 1'écologie. Une vision écologique du monde, Paris, Le

Rocher,

Gosselin. S & G¢ Bartolli. d (2022). Condition terrestre: Habiter la terre en communs
Graeber. D (2008). Direct Action: An Ethnography. Oakland, CA: AK Press
Gramsci.A (1996).Cahiers de prison, Tome 3. Paris: Gallimard

Guérard et Tremblay (1982).Coopératives et développement, Critéres, n° 34, pp. 59-
69

Gutiérrez.G (1971).Teologia de la liberacion: Perspectivas
Hanh. TN (1997). Interétre: Une introduction au bouddhisme engagé. Paris: Sully
Hervieu-Léger.D (1993), La Religion pour Mémoire, Paris, Cerf, , p. 105

Hervieu-LégerD (1974). Messianisme—Millénarisme et utopie. In: Etudes
théologiques et religieuses, 49¢ année, n°2,. Recherches de théologie politique. pp.

299-316

Hesse-Biber, S. N., & Leavy, P. (2011). The Practice of Qualitative Research (2nd ed.).
Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

101



Hutchison, A. (2014). The Whanganui River as a legal person. Alternative Law
Journal, 39(3), 179-182.

Ilich.I (2003). (Euvres complétes. Volume 1 Fayard
Jaurés.J (1959). Discours parlementaires. Paris: Editions Sociales
Ketteler. W (1864). La question ouvriere et le christianisme

Ladriére. J (2016), J, Lecarme, J et Moatti, C (). Engagement, Encyclopaedia

Universalis.
Lagalisse. E (2022). Anarchisme occulte. Editions du remue-ménage

Lagalisse. E (2011). Marginalizing Magdalena”: Intersections of Gender and the
Secular in Anarchoindigenist Solidarity Activism. University of Chicago Press. Vol.

36, No. 3, pp. 653-678

Lahire B (1998). (), L'homme pluriel. Les ressorts de 1'action, Nathan, Paris
Lakoft. A (2013). Anarchism and Hope, Montréal, Howl! Arts Collective
Lalonde B & Simonnet. D (1978). Quand vous voudrez, Paris, Pauvert
Lamrabet. A (2007), A. (). Le Coran et les femmes. Rabat: Albouraq

I'Ancien Testament par la British and Foreign Bible Society (1963), Londres, ; les
références en frangais proviennent de I'édition de 1'Ecole biblique de Jérusalem (La

Sainte Bible, Paris, Cerf, 1961)

Lapointe. P (2020).La théorie critique de Nancy Fraser. Les Cahiers du CRISES.
Collection Etudes théoriques et méthodologiques. ET2001

Lassave. P (2023), « Tradition critique et pousses métaphysiques sur I'anthropocene »,

Archives de sciences sociales des religions coll. 204

Lassave.P (2021), « Violences religieuses. Théories et anti-théories du sacré »,

Archives de sciences sociales des religions, 196, p. 95-110

Laurent. S (2026). Martin Luther King: une biographie intellectuelle et politique. Les
Editions POINTS. Coll Points documents

102



Lehning. A & Bakunin. M (1973). Michael Bakunin: Selected Writings, Londres,
Jonathan Cape Ltd., , p. 34-35

Leopold, A. (1949). A Sand County Almanac. Oxford University Press.
Levi-Strauss.C (1977) L'identité, College de France 1974-1975, Grasset, Paris,

Lénine (1972). Socialisme et religion ((Euvre originale publiée en 1905). In (Euvres

choisies en trois volumes (Vol.1). Moscou: Editions du Progrés
Lovelock. J (1979). Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford University Press
Locke, J (1992) -- [1689]. Lettre sur la tolérance. Paris: Vrin

Lowy.L (1999), Le concept d'affinité¢ élective en sciences sociales. In: Critique

internationale, vol. 2.. La formation de I'Europe. pp. 42-50

Lévesque.B (1981). Coopératives et socialisme au Québec: perspective pour l'an

2000", Interventions (Mtl, Payette et Simons), n°® 6, pp. 193*309

Malm, A. (2016). Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots of Global

Warming. London: Verso.

Marshall, Demanding the Impossible: A History of Anarchism, op. cit.; Bose, A

History of Anarchism, op. cit.; Woodcock, L'anarchisme, op. cit.

Marshall.P (1993), Demanding the Impossible: A History of Anarchism, Londres,
Fontana Press, ; Atindranath Bose, A History of Anarchism, Calcutta, World Press

Marx. K (1971).Critique de la philosophie du droit de Hegel. Introduction (J. Texier,
Trad.). Paris: Editions Sociales. (Euvre originale publi¢e en 1844)

Marx. K (1993). Le Capital, trad. Jean-Pierre Lefebvre (dir.), Livre I, Paris, PUF, p.
803-857.

Meziane. M (2021), , Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de la

sécularisation, Paris, La Découverte, coll. « L'envers des faits »

Meziane. M (2023). Le bord des mondes: Vers un tournant métaphysique de

l'anthropologie. Les éditions Vues de 1'esprit. Coll. « L'envers des faits »

Meziane. M & Mahieddin Emir (2022), « Pour une anthropologie de I'impérialité »,
Journal des anthropologues [En ligne], P 170-171

103



Mowinckel. S (1956). He that Cometh, Oxford, Basil Blackwell, pp. 261-263, 265
Nasr, S. H. (1990). Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.

Nasser.G (1961). Le socialisme arabe. Présenté et annoté par Jean Ziegler. Lormont:

Le Bord de I'eau, coll. « Quoi de neuf? », 2019

Nietzsche, 1974 [1882]. Le Gai Savoir. Trad. Pierre Klossowski. Paris: Gallimard, coll.

« Folio Essais »,

Ollitrault S (2008)., Militer pour la planéte: sociologie des écologistes, Rennes, Presses

Universitaires de Rennes

Owen. R (1991). A New View of Society and Other Writings* (G. Claeys, Ed.).

London: Penguin Books. ((Euvre originale publiée en 1813)

Paill¢, P. & Mucchielli, A. (2012). L'analyse qualitative en sciences humaines et

sociales (3e éd.). Paris: Armand Colin.

Paranteau [ & Parenreau D. (2023). Les idéologies politiques: Le clivage gauche-

droite- 2e édition. Presses de I'Université du Québec (PUQ)
Passage du Corpus Hermeticum X VI cité dans Copenhaver, Hermetica, op. cit., p. 58
Piron. S. (2018). L'Occupation du monde. Bruxelles: Zones sensibles, p. 107.

Plaskow. J (1990). Standing Again at Sinai: Judaism from a Feminist Perspective.

HarperCollins

Proudhon. P.J. (1858). De la justice dans la Révolution et dans I'Eglise. Paris, librairie

de Garnier freres

Ramadan, T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford

University Press.
Ravet. JC (2004). Revue Relations. No 691, Le pouvoir dans I'église

Rezali. R (2024). Mon accompagnement Ramadan pour une plénitude spirituelle:
Explorez les piliers essentiels de Taqwaa, Ash-Shukr et Ar-Rushd a travers ce guide

spirituel. Amazon Kindle Direct Publishing

Roy. P-E (2001). Les Québécois et leur héritage religieux. Mens, 2(1), 17-33

104



Ruether. R (1983). Sexism and God-Talk: Toward a Feminist Theology. Boston:

Beacon Press

Sée. H & Tawney.R. T. (1926). Religion and the rise of capitalism,. In: Revue d'histoire
moderne, tome 1 N°5, 1926. pp. 388- 389;

Shariati, A. (1980). Qu'est-ce que 1'idéologie? Paris: Albouraq.

Shariati. A (2009). Construire 1'identité révolutionnaire (R. Ousseiran, Trad.). Paris:

Albouraq
Starhawk (1982). Dreaming the Dark: Magic, Sex and Politics. Boston: Beacon Press

Strahawk (2019). Quel monde voulons-nous?. Traduction en frangais d'Isabelle

Stengers. Editions Cambourakis

Strahawk (2015). Réver l'obscur: femmes, magie et politique.. Les éditions

Cambourakis

Taussig, M. (1980). The Devil and Commodity Fetishism in South America. Chapel
Hill: University of North Carolina Press

Tébar.P (1997). Archives de Sciences Sociales des Religions, , No 97 pp. 63-72

Teun Van Dijk (2006), « Politique, Idéologie et Discours », Semen [En ligne], 21 |,
mis en ligne le 28 avril 2007

Touchard. J. (1977). Histoire des idées politiques (Tome II). Paris: Armand Colin

Vaillancourt. J-G (1984). Les groupes socio-politiques progressistes dans le
catholicisme québécois contemporain. Département de sociologie, Université de

Montréal

Weber, M. (1992). Essais sur la théorie de la science (J. Freund, Trad.). Paris: Plon.
(Euvre originale publiée en 1904)

Weber, M. (2003 [1905]). L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme. Paris:

Gallimard, coll. « Tel »

White.L (1967). The Historical Roots of Our Ecologic Crisis. Science, 155(3767),
1203-1207

105



Womack & Jhon. Jr (1999). Rebellion in Chiapas: An Historical Reader. New York:

New Press

Annexe: Guide d'entretien

Ouverture de l'entretien

Bonjour,
Merci d'avoir accepté de prendre ce temps de discussion.

La participation a cet entretien restera ¢évidemment anonyme a l'exception des trois
membres de 1'équipe de recherche, qui ont signé un engagement de confidentialité. Par
ailleurs, les éventuelles citations de tes propos dans les différents rapports que nous
serons amenés a produire ne permettront pas de t'identifier. L'ensemble du dispositif
d'enquéte a regu l'approbation du Comité¢ d'éthique de la recherche de HEC Montréal.
Si a n'importe quel moment tu ne souhaites ne pas répondre a une question, tu préféres
retirer des propos ou encore ne plus faire partie de cette enquéte, c'est tout a fait

possible.

Comme je te l'ai précisé quand je t'ai contacté, l'objectif de cette étude est de
comprendre le rapport a la spiritualité dans le milieu militant. Le guide d'entretien que
j'ai préparé porte sur quatre thémes que nous essaierons d'aborder dans I'heure que
nous avons ensemble. Je serai la gardienne du temps durant la discussion, je te laisserai

savoir si nous dépassons.
Voici les grands themes que j'aimerais discuter avec toi:

e Ton parcours et tes positions politiques
e Ton rapport a l'invisible
e Lien entre spiritualité et idéologie politique

e Lutte anticapitaliste et métaphysique

Quelques ¢éléments avant de répondre aux questions: il n'y a pas d'urgence a répondre
aux questions, tu peux prendre le temps d'y répondre a ton rythme; il n'y a pas de

mauvaises réponses ni d'attentes de ma part ou de jugement de valeur.

106



Si tu es d'accord, on va commencer par le premier théme sur ton parcours et tes

positons politiques.

Théme 1: Parcours et positions politiques

a) Position politique et influences: Quelle est ta position politique, ton idéologie?
Relances possibles:

e Pourquoi cette position politique?
e Quelle place ¢a prend dans ta vie quotidienne?
¢ Quel collectif? Quel engagement tu as eu?

e Comment tu te sens dans ces collectifs dont tu fais partie ou tu as fait partie?

b) Enfance et origine sociale: Peux-tu me parler de ton enfance?
Relances possibles:

e Ou as-tu grandi?

¢ Que faisait tes parents? Quel est le niveau de diplome de tes parents?

e Quelles influences tes parents, ta communauté, ton territoire ont eu sur tes
idéologie politiques?

¢ Quelles études universitaires?

¢) Inspirations et groupes de références: Qui sont les figures politiques qui

t'inspirent, celles auxquelles tu t'identifies? Pourquoi?
Relances possibles:

e Pratiques en maticre de vote?
e Les lectures?
e Les adhésions a des collectifs ou a un partit?

e Idéologie publique ou pas?

Théme 2: Rapport a la croyance — non-croyance

Aprées avoir parlé de tes convictions politiques, je voudrais a présent parler de ce qu'on

appellera pour le moment la religion ou le spirituel.

107



a) Origines et convictions spirituelles: Quelles sont tes convictions sur ce sur

sujet?

Relances possibles:

Quelles sont tes influences?

Comment ces convictions ont été acquises?

A quel moment? Par quelles médiations?

Qu'est-ce qui est réel selon toi? Qu'est-ce qui n'est pas réel? Quelle différence
tu fais entre les deux? Penses-tu que la croyance est une réalit¢? Quel rapport
tu entretiens avec les superstitions?

Combien de mondes existe-il selon toi? Est-ce que tu penses/ressens qu'il y a
des choses autour de nous qui sont la et que tu ne vois pas? Lesquelles?
Pourquoi? Qu'est-ce que tu fais de cette croyance ou non croyance?

Qu'est-ce que le mot religion t'évoque? Quelles expériences? Quelles
perceptions? Pourquoi?

Qu'est-ce que le mot Dieu t'évoque? Quelles expériences? Quelles perceptions?
Pourquoi?

Quel lien as-tu avec le monde des réves? est-ce que tu réves? est-ce que tu le
notes? est-ce que tu le racontes a quelqu'un? tu y repenses? Qu'est-ce que tu
fais de ces croyances ou non-croyances? (chercher la pratique au-dela de la

croyance).

b) Accés a l'invisible: Qu'est-ce que la nature pour toi?

Relances possibles:

Quel rapport entretiens-tu avec les ¢léments de la nature: le ciel, les souterrains,
l'air, etc.?

Selon toi, qu'est-ce qu'il y a autour de la nature et qu'on ne voit pas forcément?
Comment peut-on accéder a ces éléments? Pas quels moyens? (rituels,

présence, écoute, priere, dialogue, reliance, espérance, etc.)

Perception sur les croyances des autres: Si une personne dans une tradition en
particulier te raconte la chose suivante: « cette grotte ou cette mine peut se

manifester sous forme humaine ou sous forme d'esprit pour nous guider dans

108



nos choix... », qu'est-ce qui t'interpellerait par rapport a ce récit? Comment tu
te situerais par rapport a la réalité de cette personne? Est-ce qu'il y a une part

de toi qui aimerais savoir si ¢a existe ou pas?

Theéme 3: religion/spirituel et idéologie politique
Nous avons parlé de tes convictions politiques et de tes convictions religieuses ou
spirituelles. Je voudrais a présent qu'on aborde les liens entre elles. Donc, quels

rapports entretiennent tes convictions politiques et tes convictions religieuses?
Relances:

e FElles se completent? Se renforcent? Se contredisent?

e Le religieux est-il premier? Ou le politique?

a) Entre discours et pratiques: Est-ce que I'un ou plusieurs de ces concepts que
nous avons évoqués intervient dans ton idéologie politique ou encore dans ton

engagement militant?
Relances:

e Pourquoi oui?
e Pourquoi non?

e Sioui, de quelle maniere?

b) Perception sur la définition de la métaphysique

e Concept de I'éthique de la fidélité en métaphysique: Lorsque tu regardes le
déclin de notre planéte, y-t-il une part de toi qui s'en remet a une réalité autre
qu'humaine? penses-tu qu'il peut y avoir un accomplissement d'une volonté
autre qu'humaine?

e Concept de traduction discursive en métaphysique: Qu'est-ce que tu penses des
espaces de conflits ou de désaccords sur les discours ou les croyances dans le
milieu anticapitaliste?

¢ Quel niveau d'unité avons-nous besoin dans nos conflits?

109



c) Perception sur le capitalisme et le spiritualité: Qu'est-ce que tu penses de
I'évolution de la spiritualit¢é ou encore de la religion dans une société

capitaliste?
Relances possibles:

e Quel lien fais-tu entre 1'évolution de la spiritualité et du colonialisme par
exemple?

e Selon toi, que pensent les personnes dans le milieu anticapitaliste de la question
de la religion ou de la spiritualité?

e Est-ce que c'est un sujet qui est abordé?

e Penses-tu que la question de la spiritualité pourrait prendre plus de place avec

le temps.

Théme 4: Exposer la thése de Meziane et faire réagir
J'aimerais maintenant t'exposer la thése sur laquelle je me suis basée pour te poser
toutes ces questions et j'aimerais avoir ton avis sur le sujet. Je n'ai pas d'attente, que tu

sois d'accord ou pas.

Comme le théme du la métaphysique est une boite de pandore, 1'objet repose sur la
thése de Mohamed Amer Meziane qui postule I'idée selon laquelle 1'industrialisme a
eu pour visée de mémoire de contraindre la terre a réaliser le ciel, le salut ou encore le
paradis ici-bas (donner l'exemple des dragons). Par conséquent, le sacré ou encore la
religion n'aurait jamais réellement disparu, mais elle se serait transférée dans 1'industrie

a travers notamment le capitalisme fossile

Meziane parle d'actualiser le discours de la lutte écologique et la lutte anticapitaliste
pour faire de la place a une vraie justice climatique qui intégre I'idée suivante: il n'y
aurait pas quun seul monde, il y en aurait plusieurs mondes qui se parlent et
interagissent a travers des dimensions métaphysiques auxquelles plusieurs peuples
depuis toujours ont acces. Cette theése pourrait changer énormément de choses dans la
maniere dont on lutte pour la planéte et contre le systeme puisqu'on prendre en

considération 1'idée d'une autre réalité que celle qui est visible.

Par exemple le fleuve en Nouvelle-Z¢lande ...

110



Qu'est-ce qui t'interpelle? Qu'est ce qui résonne? Qu'est-ce qui résonne moins?
Penses-tu que ce serait une manicre de politiser la question métaphysique
comme une question politico-religieuse qui permet une sortie du capitalisme?
Quelle est la limite de cette thése? Pourquoi selon toi elle ne fonctionnerait
pas comme mode d'institutionnalisation?

Quelle place devrait prendre la dimension métaphysique dans le discours

anticapitaliste

111



	Avis de conformité du CER
	Résumé
	Mots-clés
	Abstract
	Keywords
	Table des matières
	Remerciements
	Introduction
	Chapitre 1 : Quels liens historiques peut-on établir entre le « religieux » et les idéologies politiques de gauche ?
	1.1 Idéologies politiques de gauche
	1.1.1 Définition
	1.1.2 La famille socialiste-communiste
	Principes directeurs

	1.1.3 L'anarchisme
	Principes directeurs

	1.1.4 L'écologisme
	Principaux courants

	1.1.5 Le féminisme
	1.1.6 La décroissance

	1.2 Idéologies de gauche et religion
	1.2.1 Socialisme
	Socialisme et islam
	Socialisme et judaïsme
	Socialisme et christianisme

	1.2.2 Communisme
	Communisme et christianisme

	1.2.3 Anarchisme
	Des origines religieuses?
	Utopie libertaire et judaïsme

	1.2.4 Écologisme
	1.2.5 Féminisme
	Théologies féministes
	Écoféminisme et spiritualités alternatives


	1.3 Conclusion

	Chapitre 2 : Qu'est-ce que la religion et qu'est-ce que la justice sociale ?
	2.1 Religion et sécularisme
	2.1.1 La religion, une invention occidentale
	2.1.2 Qu'est-ce que la sécularisation?
	Le culte de l'industrie et la colonisation du globe
	L'impérialité ou l'Homme comme représentant.e de Dieu sur terre
	Les idéologies politiques de gauche, agentes du sécularisme?


	2.2 La métaphysique selon Meziane
	2.2.1 Définition
	2.2.2 Pourquoi un tournant métaphysique?
	2.2.3 Comment opérer un tournant métaphysique?

	2.3 La justice sociale selon Nancy Fraser
	2.4 Conclusion

	Chapitre 3 : Démarche d'enquête et présentation des participant.es à la recherche
	3.1 Approche qualitative
	3.2 Sélection des participant.es
	3.3 Profils socio-démographiques des participant.es
	3.4 Déroulement des entretiens
	3.5 Guide d'entretien
	3.6 Analyse des données
	3.7 Posture de recherche
	3.8 Recours à l'intelligence artificielle

	Chapitre 4 : Justice sociale et métaphysique : un dialogue possible ?
	4.1 Présentation des types de prise de position
	4.1.1 Type 1 : En quête de soi
	4.1.2 Type 2 : L'évitement du religieux
	4.1.3 Type 3 : Le religieux, un monde à part
	4.1.4 Type 4 : Religion et politique, même combat !
	4.1.5 Conclusion

	4.2 Analyse des prises de position des militant.es selon le cadre de la métaphysique de Meziane
	4.2.1 La spiritualité plutôt que la religion
	4.2.2 Sécularisme de la gauche, oui mais ?
	4.2.3 Rapport à la croyance
	4.2.4 Pluralités des rationalités et désenchantement
	4.2.5 Tradition discursive et bords des mondes

	4.3 Conclusion

	Conclusion
	Apports de la recherche
	Limites de la recherche
	Pistes de recherche

	Bibliographie
	Annexe: Guide d'entretien
	Ouverture de l'entretien
	Thème 1: Parcours et positions politiques
	Thème 2: Rapport à la croyance – non-croyance
	Thème 3: religion/spirituel et idéologie politique
	Thème 4: Exposer la thèse de Meziane et faire réagir


