HEC Montréal

Vers une solidarité politique interespéces
par
Constance Godest

Sciences de la Gestion
(Gestion de I'innovation sociale)

Meémoire présenté en vue de
I'obtention du grade de maitrise és sciences
(M. Sc.)

Yves-Marie Abraham
HEC Montréal Directeur de recherche

Mai 2025
© Constance Godest, 2025






Résumé

La lutte animaliste est un courant de I'éthique visant a défendre les droits
des animaux et a étendre notre considération morale a ces derniers. L’animalisme
trouve ses racines dans le sillage d’autres luttes et mouvements sociaux : il
transparait d’abord en filigrane du militantisme anarchiste du début du XX siécle,
puis entretient des affinités mouvantes avec certains courants féministes et
socialistes au cours du siecle suivant. Ses articulations philosophiques et
sociologiques sont nombreuses avec le féminisme — en particulier matérialiste —
mais également avec les luttes antiracistes, anticapitalistes, écologistes ou
défendant les intéréts des personnes en situation de handicap.

Toutefois, en dépit de convergences théoriques et d’'intéréts communs, les
animalistes peinent aujourd’hui a rallier les acteur-rices d’autres luttes sociales. On
peut s’en étonner, d’autant qu’il existe un parallele entre les formes d’oppression
interhumaines et la condition réservée aux animaux. Comment expliquer que
I'animalisme reste en marge des autres mouvements sociaux? Quelles
perspectives porterait I'avenement d’une véritable solidarité interespeces et dans
guelles conditions une telle convergence des luttes pourrait-elle advenir?

C’est a ces questions que nous nous efforcerons de répondre au fil de cet
essai. Nous commencerons donc par défendre I'idée qu’une lecture antispéciste
de I'animalisme, en dévoilant les logiques systémiques des dominations, ouvre des
perspectives fécondes pour penser les articulations entre luttes. Nous analyserons
ensuite les obstacles susceptibles d’endiguer ce rapprochement, avant de formuler
I’hypothese selon laquelle le recours au matérialisme pourrait constituer un levier
théorique et stratégique pertinent pour ancrer durablement I'antispécisme dans

les luttes sociales contemporaines.

Mots clés : antispécisme, animalisme, luttes sociales, convergence des luttes,

anticapacitisme, antiracisme, féminisme, matérialisme, justice sociale



Remerciements

Je tiens d’abord a remercier les Fonds de Recherche du Québec, dont le
soutien financier a été essentiel a la réalisation de ce mémoire

(https://doi.org/10.69777/352485, numéro de demande 352485).

Je remercie également mon directeur de recherche, Yves-Marie Abraham,
pour sa confiance, ses conseils avisés, sa grande bienveillance et ses éclairages
riches. Merci de m’avoir si bien épaulée durant ce long processus de rédaction.

Un immense merci a Charlotte pour sa dévotion a toute heure du jour et de
la nuit et pour la pertinence de ses remarques. Merci d’avoir été un soutien
infaillible, a I'image du reste de nos vies, et de n’avoir cessé de pousser ma
réflexion dans ses retranchements.

Un grand merci également a Louise pour son ultime (et efficace!) relecture,

ainsi qu’a mes ami-es et ma famille — humaine et non humaine — pour leur soutien.


https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.69777%2F352485&data=05%7C02%7Cconstance.godest%40hec.ca%7C7bcd05361f6f44506d3708dd97bce720%7C19df09a9d1f04cff90c401385cc40b57%7C1%7C0%7C638833559808873325%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=WsXpeUMpEgINmyOs7Yt%2BcqfYOY9iyQCKqVRQFQ%2B0gcM%3D&reserved=0

TABLE DES MATIERES

L1140 e (1 Lot f [ T 5

1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systémes de
(o [0 T 112 Lo 11 Lo IS 11

1.1. De I'animalisme a I’'antispécisSme ........ccorieeeiiiiieiiiiiiicrren e eenaseseens 11

1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel ..... 11

1.1.2.  Une discrimination bas€e SUr I'@SPECE........ccccuuiieeiie ettt et e 15
1.2. Dévoilement et dénaturalisation de l'idéologie spéciste.......cccceeerrnnrreanennnn. 20
1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental ..........cccccevveerieiriienneennnen. 20
1.2.2.  L'appui des religions a la genése de I'idéologie SpEciste ......cccvvvrrerieeerieeieceeeernnnnn, 22
1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme .................... 32
1.3.1. L'obsession du « propre de ’humain » chez les humanistes........cccccceeveercvrecreenen. 32
1.3.2. Llinstauration d’un dualisme comme condition de possibilité de la réification ...... 36
1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales..........cccoccu....... 40

2. Des obstacles a la convergence des luttes en dépit d’intéréts communs,
illustration au travers de 1'anticapacitiSme..............ccceuveeeeeeveerereererenveevenserennn. 44

2.1, Introduction a la lutte antivalidiste ou anticapacitiste......c...cccccceeeeeeennnnnnees 45
2.1.1.  Clarifications SEMAaNTIQUES ......cccueeeiiieeeiieceiieeectteeeete e eeeteeeeeieeeeeveeeesaaeeeesseeeeareeeenns 45
2.1.2. Le handicap, une construction sOCiale .........cccceeecuiiieiieciiiiiee e, 47

2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intéréts communs

51
2.2.1. Des oppressions héritées de la méme hiérarchisation anthropocentrée................ 51
2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain-es et des individus
handicapés : des mécanismes oppressifs ProChes .........cccceeecviiicieeeciee e 53
2.2.3.  Critique du modele social productiviste et remise en question de I'imaginaire
(oY o - Lol | £ T PP PPPPPPPR 56
2.2.4. « Trio cognitif », I'expression d’un systeme oppressif commun........ccccccccveeeeveeenns 58
2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses a certaines crises
(oo a1 (=T aaT o Jo ] - 11 {1 TSP PPPPPPP 60

2.3. Les freins a I’articulation de la lutte antispéciste avec I'anticapacitisme......62
2.3.1. Dévalorisation au travers de l'usage d’une rhétorique animalisante et rejet

subséquent de I'animalité.........ooiii i e sre e ean 63
2.3.2.  Peter Singer, un pionner de I'antispécisme au détriment de la lutte contre le
capacitisme

2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes....

2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulierement mises dos a dos ....... 76
2.3.5. Des barriéres concrétes limitant 'adhésion des personnes en situation de handicap
QA UN FEZIME VEZETAL.....ci it et e et e et e e s aa e e e ate e eetaeeersseeesntaeennns 81

3. Vers une solidarité politique interespéces : I'ancrage matérialiste comme
levier d’articulation des luttes SOCIQIES .............cccuecereeeriireenriisseeniisseensissnennns 85

3.1. Les apports du matérialisme a la lutte antispéciste .......ccccceeerrernnccrrennnncnees
3.1.1. De la philosophie morale a une approche matérialiste du spécisme
3.1.2. Postuler I'existence d’une espece sociale dans le sillage des études féministes et
a1 o Tol [ (T TSP TP OO PPPPPTOPRP 97




3.1.3. Lacontestation de I'idéologie ne suffit Pas.......ccccceevveerccirecie e 102

3.2. Le recours a une lecture matérialiste, un moteur de convergence entre les
T LY o o £ 1 (= 105
3.2.1. L’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes ouvrant la
voie a une convergence des luttes incluant I'antispécisme .......cccoeeeeveeiiiiienneienieeneenen, 105

3.2.2. L’afrovéganisme, un mouvement intrinseéquement intersectionnel ancré dans le
MNATETIAIISINIE ..ttt e e e e s e e e e e e eabareeeeeetbseeeeeesabaeeeeesnnsreneaeann 111

(600 11 Lol [ Lo ) 1 B & I 4

27101 To Ts o 1 - N 125



Introduction

Louise Michel (1830-1905) déclare dans ses Mémoires (2021 : 112) : « Au
fond de ma révolte contre les forts, je trouve du plus loin gu’il me souvienne
I’"horreur des tortures infligées aux bétes ». Cette militante anarchiste et féministe
s'impose ainsi également comme une précurseuse dans la défense des droits des
animaux. Convaincue que « toutes les inégalités tomberont du méme coup »
(2021 : 131), cette révolutionnaire proche de Victor Hugo (lui aussi fervent
défenseur des animaux non humains?) établit une continuité entre toutes les luttes
sociales (2021 : 128) : « On m’a souvent accusée de plus de sollicitude pour les
bétes que pour les gens [...]. C'est que tout va ensemble, depuis I'ciseau dont on
écrase la couvée jusqu’aux nids humains décimés par la guerre. La béte creve de
faim dans son trou, ’lhomme en meurt au coin des bornes ». Dés ses origines, la
lutte animaliste — définie comme un mouvement de défense des animaux — se

distingue donc par sa forte dimension intersectionnelle?.

D’autres personnalités viennent confirmer cette tendance, comme la
militante féministe et poétesse libertaire Marie Huot (1846-1930) ou le socialiste

Charles Gide (1847-1932) qui publie en 1888 un article intitulé « Une classe de

1 ’humain étant lui-méme un animal, 'usage du terme « animaux » pour se référer a tous les étres
vivants non humains constitue non seulement un abus de langage, mais crée également une
dichotomie artificielle entre « I’"humain » et « 'animal ». Cette distinction entretient 'idée d’une
exceptionnalité humaine et naturalise une hiérarchie implicite entre les especes. Préférer
I’'expression « animaux non humains » ou le substantif « non-humain-es » permet de rappeler que
I’humain appartient au régne animal, et d’échapper a une vision anthropocentrée et donc
idéologique du vivant. Pour davantage de détails, se référer au premier chapitre du présent
mémoire.

2 Vintersectionnalité est un concept démocratisé a la fin des années 1980 par la juriste américaine
Kimberlé Crenshaw, afin de saisir la singularité des expériences vécues par certains groupes sociaux
subissant plusieurs formes de domination simultanées. Initialement théorisé a partir de
I’expérience des femmes noires, ce concept disseque la fagon dont les oppressions liées au racisme,
au sexisme et a d’autres systémes de domination se croisent et génerent des expériences
oppressives uniques et complexes. Il critique I'approche traditionnelle qui tend a isoler chaque
forme de discrimination puis a les additionner, ne permettant pas de refléter I’expérience effective
des individus (Crenshaw, 1989 : 139-140).



travailleurs oubliés »3 dans La Revue socialiste (Gide dans Bondon et al., 2021 : 89-
93). L'économiste y soutient que I'amélioration du sort des
« travailleurs-humains » ne pourra avoir lieu sans une amélioration du sort des

« travailleurs-animaux » :

Nos langues modernes ont un beau mot qui était inconnu aux anciens, ou que du
moins ils ne prenaient point dans le méme sens, c’est le mot d’humanité. Le sens
d’abord étroitement circonscrit s’est peu a peu élargi, et I'élargissement progressif de
ce terme marque et mesure le développement de I'idée de justice en ce monde ; ony
a fait rentrer successivement tous ceux qui d’abord avaient été laissés en dehors,
I’esclave qui n’était qu’une chose, I'étranger dont le nom étaient synonyme d’ennemi,
la femme qui n’était qu’instrument de reproduction ou de plaisir. Mais il y a encore un
pas a faire, et si paradoxale a premiére vue que paraisse une semblable affirmation, il

faut affirmer que les animaux aussi font partie de I’'humanité.

Parmi ces précurseur-euses de I'animalisme engagé-es dans d’autres luttes, on
peut également citer Elisée Reclus (1830-1905), militant libertaire et anarchiste,
Léon Tolstoi (1820-1910), anarchiste et penseur de la non-violence, Henry
Stephens Salt (1852-1939), militant et penseur en faveur des droits sociaux,
Séverine (1855-1929), féministe et défenseuse des droits des opprimé-es, ou Rosa
Luxemburg (1871-1919), militante communiste et théoricienne marxiste.

On observe par ailleurs une corrélation particulierement forte entre les
milieux anarchistes et la promotion du végétarisme, voire du végétalisme* (Bondon
et al., 2021). En effet, le premier foyer végétalien voit le jour a Paris en 1923, sous
I'impulsion de Sophie Zaikowska (1878-1939) et de son compagnon Georges
Butaud (1868-1926), tous-tes deux anarchistes, féministes et libertaires. Le
mouvement anarcho-végétalien est également alimenté par la pensée du militant

anarchiste et syndicaliste révolutionnaire Louis Rimbault (1877-1949) qui, outre

3 En référence aux non-humain-es.
4 Régime qui exclut tout produit d’origine animale. Au-dela de la chair, il proscrit donc également
les ceufs, le lait et tout autre produit alimentaire issu de I'exploitation des non-humain-es.



ses nombreux écrits sur le sujet, crée en 1924 une véritable cité végétalienne pres
de Tours avec son épouse Clémence® (Segal, 2020 : 46-49).

Cependant, a partir du milieu du XX® siecle les articulations entre la cause
animale et les autres combats sociaux tendent a se fragiliser. Entre les années 1930
et 1950, le mouvement anarcho-végétalien s’essouffle (Baudérot, 2014 : 68-70),
tandis que les cercles animalistes se trouvent peu a peu marginalisés par des luttes
sociales dominantes davantage centrées sur les droits civiques, le féminisme et
I’antiracisme. Il demeure bien certaines figures qui lient, par exemple, 'oppression
raciste et spéciste, mais elles restent isolées dans un paysage militant ou la cause
animale peine a étre reconnue comme une lutte politique a part entiére. Les voix
d’lsaac Bashevis Singer (prix Nobel de littérature en en 1978), qui compare
I’exploitation animale a un « éternel Treblinka », ou d’Alice Walker, qui établit un
paralléle entre la souffrance des esclaves et celle des animaux non humains,
témoignent néanmoins d’une volonté du mouvement animaliste de s'inscrire dans
une critique plus vaste des systemes d’oppression.

Toutefois, ces perspectives restent marginales face a des mouvements
sociaux qui considerent la cause animale comme secondaire, voire comme une
distraction par rapport aux luttes humaines supérieures. C'est cette situation qui
amene Blaire French a expliquer, dans les années 1990, que « les animalistes se
[considérent] comme partie prenante de la grande famille progressiste qui protege
les personnes vulnérables contre I’exploitation des puissants. Mais ils se [sentent]
aussi désavoués par les autres membres de la famille. » (Kymlicka, 2024 : 26).
Depuis, si la convergence de certaines luttes sociales est amorcée, les animalistes

en demeurent presque systématiquement exclu-es (ibid : 36-37) :

Vingt ans plus tard, la situation n’a pas changé. Les partisans des divers mouvements
pour la justice sociale s’entraident régulierement : les organisations féministes, par

exemple, manifestent souvent leur soutien a Black Lives Matter, ou pour les droits des

5|l s’agit également d’une cité anticapitaliste sans oppression ni domination (Segal, 2021 : 33), au
sein de laquelle le reglement impose une égalité absolue entre les genres.



immigrés ou des homosexuels. Mais les groupes animalistes restent en dehors de ces
solidarités progressistes. Comme le remarque Aimée Dowl, « aux Etats-Unis, aucune
des principales organisations féministes n’a de comités ou de pages Internet dédiées
aux droits des animaux, pas plus que de politiques sur le sujet ». Et comme l'indique
John Sanbonmatsu, « a quelques exceptions preés, la gauche s’est toujours montrée

indifférente a la violence humaine envers les non-humains ».

Cette situation est d’autant plus surprenante qu’a l'inverse, les individus sensibles
a la question animale sont généralement plus proches des mouvements luttant
contre les discriminations subies par certains groupes sociaux, comme les femmes

ou les personnes racisées (Payoust-Braure et al., 2020 : 139-143).

Notre question de recherche est donc la suivante : dans quelle mesure des
alliances sont-elles possibles entre I'animalisme et les autres mouvements sociaux
opposés aux logiques d’oppression? Afin d’'y répondre, nous proposons une
analyse en trois temps. Nous commencerons par postuler que I'avenement d’'une
convergence des luttes élargie aux droits des animaux suppose que I'animalisme
soit rigoureusement antispéciste®. En effet, 'antispécisme met en lumiére des
mécanismes d’oppression structurels communs a d’autres luttes sociales, ouvrant
ainsi la voie a des convergences émancipatrices. Nous nous pencherons ensuite sur
les tensions susceptibles de freiner un tel rapprochement en nous appuyant sur
I’étude spécifique des rapports entre antispécisme et anticapacitisme’. En effet, en
dépit d’'intéréts convergents particulierement marqués, ces deux mouvements
entretiennent des relations complexes, illustrant les freins qui peuvent contredire

I’émergence d’une solidarité interespéces. Enfin, nous proposerons de recourir a

& Nous développerons ce concept en profondeur dans les pages suivantes mais une premiére
définition I'antispécisme est la lutte contre le spécisme, a s’avoir « I'idéologie qui justifie et impose
I’exploitation et I'utilisation des animaux par les humains de maniéres qui ne seraient pas acceptées
si les victimes étaient humaines » (Olivier dans Giroux, 2020 : 13).

7 Le capacitisme fait référence aux discriminations a I’égard des personnes en situation de handicap
physique, psychique ou mental.



un ancrage matérialiste afin de décloisonner les luttes sociales et d’aboutir a une

convergence des luttes incluant I'antispécisme au profit de tous-tes.

Quant a notre démarche méthodologique, ce mémoire ne repose pas sur
une étude empirique, mais s’inscrit dans une visée essayiste. Ce choix tient
essentiellement a I'histoire intellectuelle et militante dans laquelle ce travail
s'inscrit. En effet, les réflexions autour de la convergence des luttes, de
I'intersectionnalité ou encore des oppressions systémiques relevent souvent de
démarches critiques, théoriques et interdisciplinaires qui échappent a la stricte
modélisation académique. Le format de I’essai nous semble donc assurer une plus
grande liberté de ton et de structure, propice a une mise en dialogue de textes
philosophiques, sociologiques, militants, etc., rarement traités simultanément,
dans une logique de décloisonnement intellectuel. Ce choix découle également
d’une aspiration a assumer une posture résolument engagée — sans pour autant
renoncer a une rigueur conceptuelle, afin d’interroger les cadres de pensée
dominants et d’explorer I’éventualité d’un rapprochement entre des luttes
communément concues de maniere disjointe. L'essai nous semblait donc
constituer un vaisseau susceptible de porter une pensée réflexive sur les différents
mouvements que nous évoquerons, favorisant ainsi |'émergence d’un
positionnement critique et I'exploration de pistes théoriques affranchies des

cadres méthodologiques inhérents aux approches empiriques traditionnelles.

Dés lors, notre méthodologie repose principalement sur une analyse
documentaire et théorique, structurée autour d’un corpus aussi varié et large que
possible. Notre travail s’appuie donc sur diverses lectures traitant des mouvements
sociaux prédominant en Occident, de leurs rapports a l'antispécisme, et du
mouvement animaliste dans sa globalité. L'identification et la sélection de ces

sources ont été guidées par la pertinence de leur approche critique, leur ancrage



dans les débats contemporains et leur capacité a nourrir une analyse transversale
des rapports de domination.

Nous nous sommes efforcé-es d’articuler des perspectives philosophiques,
sociologiques, historiques et critiques, afin d’enrichir la compréhension des enjeux
soulevés par une approche pluridisciplinaire. Une attention particuliere a été
portée a I'examen des écrits fondateurs des théories antispécistes,
anticapacitistes, féministes, antiracistes et écologiques. Nous avons donc procédé
a une lecture croisée de ces textes, en tachant de mettre en évidence leurs
convergences, leurs tensions et, parfois, leurs angles morts, dans une optique
comparative. Ces domaines des sciences sociales étant particulierement mouvants
et évolutifs, des travaux récents et d’horizons divers enrichissent notre analyse. Il
s’agit, entre autres, d’articles de revues spécialisées, d’études de cas, de rapports
institutionnels et de publications militantes. La thématique antispéciste est
finalement celle que nous avons analysée le plus en profondeur en ce gu’elle
constitue le point de départ de notre réflexion, et le référentiel a partir duquel
nous avons examiné les autres mouvements sociaux. En paralléle, une étude de
plusieurs ouvrages fondateurs du féminisme matérialiste et de la théorie critique
de la race a également été menée.

Les themes relatifs aux mouvements sociaux que nous étudions ici ont été
assez largement traités par la communauté intellectuelle et chercheuse, quoi que
ceux ayant trait a I'animalisme et au spécisme aient fait couler moins d’encre.
Notre analyse du paysage intellectuel n’a donc pas pu étre exhaustive sur tous ces
sujets. C'est pourquoi nous avons fait le choix d’une analyse aussi fine que possible
de l'antispécisme, de I'anticapacitisme, de I'afrovéganisme et des intersections

entre antispécisme et féminisme ainsi qu’antiracisme.

10



Chapitre 1

1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systemes

de domination

Tout d’abord, il nous semble important d’analyser la fagon dont
I'antispécisme peut permettre a I'animalisme de s’extraire de I'enclave dans
laquelle il tend a se trouver, en marge des autres luttes sociales. En effet,
I'antispécisme est intrinsequement intersectionnel en ce qu’il conteste les
soubassements de tous les rapports d’oppression, et remet en cause les systéemes
perpétuant I'exploitation et la hiérarchisation sous toutes leurs formes.

L’étude des fondements du systéeme spéciste exige paradoxalement une
analyse des rouages des organisations sociales humaines. Comme nous
I’explorerons dans ce chapitre, loin d’incarner une hiérarchie parmi d’autres, la
distinction entre humain-es et non-humain-es agit comme une matrice sur laquelle
reposent et s’articulent d’autres rapports d’oppression inter-humain-es.

Nous nous efforcerons donc d’analyser les fondements du spécisme pour
dévoiler les mécanismes idéologiques qui autorisent et justifient la domination en
général. Plus précisément, dans ce chapitre nous nous demanderons dans quelle
mesure la lutte antispéciste porte un éclairage nouveau et émancipateur sur les

luttes contre les systémes de domination.

1.1. De I'animalisme a I'antispécisme

1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel

L'animalisme est un courant qui défend les droits des animaux non
humains. A ce titre, il s'attaque a la maltraitance des non-humain-es, que ce soit

ponctuellement (ce peut étre le cas d’associations comme le Comité Radicalement

11



Anti Corrida ou CRAC qui milite en faveur de I'abolition de cette tradition percue
comme cruelle) ou au travers d’une approche plus systématique. C'est, par
exemple, le cas du Parti animaliste francais qui propose tout un éventail de
mesures pour la protection des animaux (interdiction du gavage, de I'élevage
intensif...). Il apparait donc que I'animalisme cherche a panser les conséquences
du peu de considération que les sociétés humaines occidentales ont pour les
non-humain-es.

Bien qu’il s’inscrive dans la continuité de I'animalisme, I'antispécisme s’en
distingue par une approche plus radicale, contestant la maltraitance animale, mais
surtout les fondements de la hiérarchisation des espéces et de I'exploitation des
animaux non humains. Cette approche se démarque également par son
« attachement aux sciences pour refuser des distinctions morales fondées sur
I'espéce » (Segal, 2021 : 23-24). Aussi, la ou le courant animaliste se fonde
principalement sur des arguments éthiques abstraits, I'antispécisme s’appuie sur
une démarche scientifique, estimant qu’il existe « un impératif moral catégorique
dérivant de données scientifiques, issues de I'éthologie ou de la psychologie
animale » (ibid). L'animalisme englobe des positions hétérogenes, certaines
privilégiant parfois la protection d’espéces spécifiques sans interroger les rapports
entre humain-es et animaux de maniéere globale. L’antispécisme, quant a lui,
nourrit une ambition plus large : sans se limiter a la défense des intéréts de certains
individus non-humains, il s’attaque aux fondements mémes de leur exploitation et
aux justifications qui la perpétuent. En cela, il permet une remise en cause
structurelle des rapports de domination, condition indispensable pour faire
émerger une véritable convergence avec d’autres luttes sociales. En refusant les
hiérarchies naturalisées, |'antispécisme ouvre donc la voie a une analyse unifiée

des oppressions.

Lorsqu’il ne puise pas dans une pensée antispéciste, I'animalisme court

donc le risque de reconduire des schémas de domination en déconnectant la cause

12



animale des autres luttes pour la justice sociale. C'est ce que documente Fatima
Ouassak sans son ouvrage La puissance des méres (2023) au travers duquel elle
retrace les obstacles auxquels elle s’est heurtée dans son entreprise de faire
proposer une alternative végétarienne dans I'école de ses enfants. Francaise
d’origine marocaine, elle s’est heurtée a de nombreux freins racistes, les autres
parent-es d’éléeves suspectant son initiative de cacher une revendication
« communautariste » visant a « imposer le halal a la cantine, cheval de Troie de
[son] projet d’islamisation de I’école » (Ouassak, 2023 : 52). Au-dela des préjugés
racistes et islamophobes émanant, notamment, des parent-es d’éléves, |'autrice
évoque le silence initial d’associations telles que I’Association Végétarienne de
France (AVF) gu’elle avait sollicitées afin d’obtenir leur soutien®; une situation
attribuable a la dépolitisation de certaines structures animalistes qui évitent de
s’engager au-dela de la cause animale. On peut regretter ce genre de
positionnements qui éloignent certaines minorités de I'animalisme, voire les
rejettent, et entretiennent des systemes de domination qui, comme nous

I'analyserons plus loin, renforcent le spécisme.

Contrairement au mouvement animaliste qui s’est peu emparé du principe
d’intersectionnalité et demeure imprégné par une perspective de classe moyenne
blanche (Ouassak, 2023), l'antispécisme contemporain s’efforce de penser
I'oppression des non-humain-es en lien avec d’autres formes de domination®. En
effet, en interrogeant les fondements idéologiques des oppressions, ce
mouvement a progressivement adopté une approche intégrant I'intersectionnalité

ou la consubstantialité!® des rapports sociaux. Si le manque de légitimité

8 Par la suite, plusieurs associations telles que I’AVF, L214 ou Greenpeace ont soutenu l'initiative.

9 1l ne s’agit pas ici de prétendre que I'animalisme ne souhaiterait pas s’intégrer aux autres luttes
sociales. Au contraire, I'une de ses aspirations principales consiste a étre inclus parmi les
mouvements sociaux ceuvrant en faveur des minorités. Toutefois, il adopte souvent une approche
centrée principalement sur la condition animale, sans s’attaquer aux structures de domination qui
faconnent I'ensemble des oppressions.

10 | e terme consubstantialité, amené par la sociologue marxiste Daniéle Kergoat, décrit la facon
dont différentes formes d’oppression sont intrinsequement liées, s’entrecroisent et ne peuvent

13



initialement attribué a I'antispécisme explique sans doute partiellement son
aspiration a établir des liens avec les autres luttes sociales, c’est surtout la
déconstruction de la pensée humaniste occidentale qui induit un tel
rapprochement. En effet, comme nous I'expliciterons plus loin, cette pensée a servi
de base conceptuelle a de nombreux mécanismes oppressifs imbriqués,
notamment par son recours systématique a I'animalisation afin de justifier la
domination et I'exclusion des groupes minorisés, en les assimilant a une altérité

inférieure (Burgat, 2006 : 37-45).

Dans le prolongement de cette critique des fondements idéologiques du
spécisme, de nombreux-ses auteur-ices ont mis en évidence les affinités
structurelles et les intéréts convergents avec d’autres mouvements sociaux. C’'est
notamment le cas de Carol J. Adams dans La politique sexuelle de la viande, qui
établit des liens avec le féminisme; de Aph et Syl Ko dans Aphro-ism: Essays on Pop
Culture, Feminism, and Black Veganism from Two Sisters, qui affirment que la
déconstruction des systémes d’oppression patriarcaux et racistes ne pourra se
faire sans celle du spécisme; ou encore de Sunaura Taylor dans Braves bétes.
Animaux et handicapés, méme combat ? qui explore les intersections entre
I'oppression des non-humain-es et celle des personnes en situation de handicap.
De nombreuses publications s’intéressant aux assises de l'idéologie spéciste
suggeérent donc que des oppressions comme le racisme, le patriarcat ou le
capacitisme ne peuvent étre comprises gqu’au moyen d’une analyse intégrant le
spécisme. C'est d’ailleurs ce qui pousse Playoust-Braure et al. (2020: 139) a

avancer que « les proximités historique et structurelle entre racisme, sexisme et

étre analysées séparément. Cette approche se distingue du cadre de l'intersectionnalité en ce
gu’elle place la focale sur I'analyse des rapports sociaux et non celle des classes sociales (Galerand
et al, 2014 : 51-52). Elle réaffirme les bases matérialistes des rapports sociaux et permet de
s’extraire de logiques individualistes ou catégorielles pour se concentrer sur les dynamiques
structurelles et les interactions entre différentes formes d’oppression. Cette volonté de « remettre
au centre de I'analyse le sujet politique (et non plus seulement des victimes des dominations » fait
pleinement écho a la stratégie qui se dessine pour I'antispécisme au fil de cette recherche (Kergoat,
2011 : 19-20).

14



spécisme sont telles que I'on peut parler de volets distincts d’'une méme matrice
idéologique ».

Les délimitations entre animalisme et antispécisme demeurent, dans les
faits, poreuses et assez méconnues du grand public qui associe communément
défense des droits des animaux et antispécisme. Or, un essor de ce dernier, et en
particulier sa vulgarisation au sein des groupes militants animalistes, nous semble
a méme de dessiner les perspectives d'une véritable solidarité politique
interespeces. En effet, si I'animalisme manque encore d'une assise théorique
généralisée, 'antispécisme, avec ses fondements scientifiques plus structurés,
apporte une légitimité intellectuelle et politique qui renforce la portée des
revendications animalistes et les rapproche des luttes contre les autres systémes
de domination. Deés lors, il semble qu’une convergence avec les autres
mouvements sociaux ne puisse faire I’économie d’une rupture avec les approches
partielles et dépolitisées de la condition animale.

Afin d’aboutir a une solidarité politique interespeces, I'animalisme nous
semble donc devoir généraliser son adhésion a I'antispécisme. Sans cette inflexion
théorique et politique, il court le risque de demeurer marginal, isolé des autres
combats pour la justice sociale, et de reproduire malgré lui les logiques de

hiérarchisation qu’il entend contester.

1.1.2. Une discrimination basée sur I'espéce

C'est le psychologue britannique Richard Ryder qui postule pour la
premiére fois I'existence du spécisme en 1970. Ce terme, qui vise a établir une
analogie avec d’autres discriminations arbitraires que sont le racisme ou le
sexisme, est ensuite démocratisé par Peter Singer dans son ouvrage fondateur en
matiere d’éthique animale : La libération animale (1975). S’inscrivant dans la
tradition utilitariste des préférences, le philosophe soutient que les actions

morales sont celles qui respectent et maximisent les préférences et les désirs des

15



individus, dans la mesure ol ceux-ci ne nuisent pas a autrui (Jeangene Vilmer dans
Singer, 2015 : 17). Aussi, c’est naturellement que Singer inclut dans sa matrice
morale tous les étres ayant des intéréts, a savoir les étres sentients : tous les
individus — humains ou non humains — ayant la « faculté a la fois de sentir,
d’éprouver des émotions, d’avoir une vie mentale et de faire des expériences
conscientes » (Guillaume dans Giroux, 2020 : 35). Singer s’inscrit donc a rebours de
la tradition philosophique dominante, estimant qu’il est immoral et arbitraire de
favoriser les intéréts des humain-es au détriment d’intéréts équivalents des
non-humain-es, dés lors que la souffrance de ces deux catégories d’étres est

semblable.

Depuis, la pensée antispéciste s’est considérablement étoffée; notamment
au travers des Cahiers antispécistes, une revue francaise créée en 1991 afin de
diffuser des réflexions scientifiques et philosophiques rigoureuses sur la condition
animale (Segal, 2020 : 77-78). David Olivier y propose d’ailleurs, en une du premier

numéro, une définition particulierement éclairante du phénomeéne spéciste :

Le spécisme est a l'espece ce que le racisme et le sexisme sont respectivement a la
race et au sexe : la volonté de ne pas prendre en compte (ou de moins prendre en
compte) les intéréts de certains au bénéfice d'autres, en prétextant des différences
réelles ou imaginaires mais toujours dépourvues de lien logique avec ce qu'elles sont

censées justifier.

Il s’agit de souligner le fait que I'appartenance d’espéce — au méme titre
gue la couleur de peau ou le genre — est dépourvue de pertinence morale lorsqu’il
convient de déterminer I'importance a accorder aux intéréts d’un individu en ce
gu’elle ne dit rien de son degré de souffrance. Autrement dit, de méme que la
couleur de peau n’est pas un critére pertinent pour déterminer si une personne

peut ou non obtenir un poste (contrairement a son expérience professionnelle),

16



I'espece n’est pas un critere pertinent pour décider, par exemple, de faire souffrir
ou non un individu.

Ainsi, dans de nombreuses sociétés les chiens sont protégés par des lois
contre la maltraitance tandis que les cochons, bien que comparables en
intelligence et en sensibilité, sont exploités pour la consommation humaine. Cette
dissonance repose non pas sur des criteres éthiques rationnels mais sur des
conventions culturelles et une hiérarchisation arbitraire des espéeces. Cet exemple
illustre le mécanisme spéciste dans lequel une différence réelle (I'espéce) est
mobilisée pour justifier des traitements radicalement opposés, sans que cette
différence ne soit moralement pertinente.

Aussi, seule la sentience — la capacité a vivre des expériences subjectives
qui implique la faculté d’exprimer des intéréts — est a3 méme de guider nos
considérations éthiques envers les autres étres vivants.!! L’antispécisme prescrit
donc l'inclusion de tous les étres dotés de sentience dans notre communauté
morale, entendue comme le « groupe des individus ou entités jugés dignes de
considération morale et envers qui on a directement des devoirs moraux » (Giroux,
2020 : 34). Dans le prolongement de cette pensée, la philosophe Valéry Giroux
estime que «les animaux non humains sentients peuvent patir et devraient
conséguemment étre considérés comme des patients moraux, c’est-a-dire des
étres envers qui les personnes responsables de leurs actes (les agents moraux) ont
des obligations morales directes » (2020 : 43-44). La remise en question de
I'idéologie spéciste s’accompagne donc d’une contestation du traitement réservé
de fagon prédominante aux non-humain-es, en particulier en Occident. Des lors,
I'antispécisme plaide en faveur de I'abandon de « toutes les pratiques qui lésent

les non-humain-es et que l'on jugerait inacceptables si les victimes étaient

11 A titre d’exemple, tous les étres sentients partagent le méme intérét a ne pas souffrir et leur
appartenance a une espéce ou a une autre ne justifie en rien un traitement différencié quant a ce
besoin fondamental. Tous les animaux (humains ou non) semblent ressentir avec une intensité
similaire les émotions positives comme négatives, et leur capacité a les éprouver devrait étre le
critere principal de notre considération morale, indépendamment de leur espéce.

17



humaines : expérimentation animale, élevage, péche, chasse, mais aussi zoos,

cirques... » (Playoust-Braure et al., 2020 : 16).

Toutefois, si ce mouvement appelle a une égale considération des intéréts
de tous les étres sentients, il ne revendique pas une quelconque égalité de
traitement. Il s’agit plutot de prendre en compte les besoins spécifiques de chaque
individu humain ou non, sans valoriser d’avantage ceux d’une espéece au détriment
d’une autre. Des chercheur-euses comme Sue Donaldson et Will Kymlicka vont plus
loin, réclamant des libertés politiques pour les animaux non humains. Dans
Zoopolis, une théorie politique des droits des animaux (2016)*?, iels préfigurent une
société au sein de laquelle les non-humain-es seraient reconnu-es comme
membres a part entiere de la communauté politique, avec des droits spécifiques
adaptés a leur espéce et a leur mode de vie, dans un cadre de justice interespéces.
Aussi, les auteur-ices interpellent les législateur-ices sur I'urgence de I'octroi de
droits positifs'® aux non-humain-es, par-dela les simples droits négatifs* auxquels
ils sont actuellement cantonnés lorsqu’ils apparaissent dans les textes de lois
(Donaldson et al., 2016 : 16-17).

Leur théorie des droits des animaux propose donc d’attribuer différents
statuts juridigues aux non-humain-es dans la mesure ou leurs intéréts et les
interactions que nous entretenons avec eux varient. A titre d’exemple, les animaux
domestiques — avec lesquels nous partageons des liens étroits — bénéficieraient
d’une forme de citoyenneté assurant la prise en compte de leurs intéréts dans
I’élaboration des décisions et dans la définition du bien commun. Un tel statut
permettrait, notamment, de garantir I'intégration de leurs intéréts a I’élaboration

des villes et des espaces de vie afin de les rendre plus adaptés a leurs besoins

12 La publication originale, en anglais, date de 2011. Elle a ensuite été traduite en francgais en 2016
(édition citée ici).

13 Les droits positifs imposent une obligation d’action de la part d’autrui ou de la société afin de
garantir leur exercice. On peut, par exemple, évoquer le droit a la santé ou a I'éducation.

14 Les droits négatifs imposent une abstention, c’est-a-dire I'interdiction pour les autres de porter
atteinte a un individu (comme le droit de ne pas étre tué ou maltraité).

18



spécifiques. Dés lors, Donaldson et al. échafaudent diverses pistes concrétes de
prise en considération de I'agentivité et de la subjectivité de cette catégorie
citoyenne (Donaldson et al.,, 2016: 174-220). Les auteur-ices développent
également d’autres statuts différenciés a I'attention des animaux liminaires (qui
évoluent en liberté dans les zones urbaines mais ne sont pas domestiqués'®) et
sauvages. Ces derniers se verraient attribuer le statut de membres de
communautés souveraines, garantissant leur autonomie et leur protection contre
les risques d’exploitation et d’ingérence humaine (Donaldson et al., 2016 : 237-
252).

Ces distinctions juridiques entérineraient donc la nécessité d’une prise en
considération des intéréts de tous les étres sentients, ouvrant la voie a une refonte
des fondements institutionnels de nos sociétés et aboutissant a une cohabitation

interespeces plus harmonieuse et éthique.

Le mouvement antispéciste est donc polymorphe et évolutif. Prenant
racine dans la philosophie utilitariste de Peter Singer, il s’est ultérieurement enrichi
de perspectives diverses. De Richard Ryder a Jacques Derrida, en passant par les
Cahiers antispécistes et I'apport contemporain de penseur-euses comme Sue
Donaldson et Will Kymlicka, il incarne une contestation radicale des formes de
hiérarchisation et d'exploitation qui prévalent a I’encontre des non-humain-es.
L’enjeu ne se limite donc pas simplement a une redéfinition des normes morales,
mais invite a une refonte des structures politiques et juridiques. S'il existe des

divergences théoriques au sein du mouvement?, il n’'en demeure pas moins que

1511 s’agit par exemple des pigeons, écureuils, rats, etc.
16 On retiendra 'existence de trois courants majoritaires que sont :
- Les abolitionnistes, en téte desquels Gary Francione revendique la fin pure et simple de
I’exploitation des non-humain-es.
- Les welfaristes dont la stratégie consiste a exiger une amélioration des conditions
d’existence des non-humain-es. C'est notamment le cas de I'association frangaise L214 qui
— bien qu’elle aspire, in fine, a I'abolition de I'exploitation animale — milite d’abord pour
I'amélioration immédiate des conditions d’élevage des animaux tués pour leur chair
(Segal, 2020 : 80).

19



celui-ci préconise systématiquement une refonte de nos rapports aux

non-humain-es, basée sur une égalité de considération de leurs intéréts.

1.2. Dévoilement et dénaturalisation de I'idéologie spéciste

1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental

L'un des arguments substantiels des personnes en faveur de la libération
animale consiste a dénaturaliser le spécisme, afin de dévoiler sa nature
idéologique. En effet, loin d’aller de soi, la société spéciste qui prévaut en Occident
est le fruit de constructions sociales. Le processus de dénaturalisation ainsi engagé
vise a démontrer que la hiérarchisation des espéces et I'exploitation des
non-humain-es ne sont pas des comportements inévitables, mais bien des choix
culturels faconnés par des croyances enracinées dans I’histoire essentiellement

occidentale et ses systémes de domination.

Aussi, I'existence méme — dans nombre de sociétés précoloniales — de
structures moins anthropocentrées, contribue d’ailleurs a ébranler la présomption
selon laquelle la domination humaine sur les autres étres sentients serait naturelle,
universelle et incontestable.

A titre d’exemple, dans plusieurs cultures autochtones du continent
américain, les non-humain-es étaient régulierement percus comme des étres
spirituels parfois sacrés et supérieurs aux humains (Cajete, 2000 : 150-151; Spiegel,

1988 : 14). Comme I'explique Philipe Descola (2005 : 46), nombre de cosmologies

- Les partisan-es d’une politique des droits des animaux qui — dans la lignée de Donaldson
et Kymlicka — estiment que la fin de I'exploitation des non-humain-es est insuffisante, et
appellent a une reconnaissance juridique différenciée des droits de ces derniers. Il s’agit
d’établir une justice interespeces qui dépasse largement les questions de bien-étre animal
(Pelluchon dans Donaldson et al., 2016 : 370).

20



autochtones rompent avec les conceptions dualistes occidentales, inscrivant leur

place dans I’environnement sous le signe de I'interdépendance.

Des foréts luxuriantes de I’Amazonie aux étendues glacées de I'Arctique canadien,
certains peuples congoivent donc leur insertion dans I'environnement d’une maniere
fort différente de la notre. lls ne se pensent pas comme des collectifs sociaux gérant
leurs relations a un écosystéme, mais comme de simples composantes d’un ensemble
plus vaste au sein duquel aucune discrimination véritable n’est établie entre humains

et non-humains.

Prenant le contre-pied de la vision dichotomique occidentale, les sociétés
animistes postulent une continuité ontologique entre humains et non-humains
(tout en maintenant toutefois certaines discontinuités, y compris entre différents
groupes humains). Cette continuité implique un respect profond envers les
non-humain-es, considérés non comme des ressources exploitables, mais comme
des partenaires avec lesquels il convient de coexister. Si la survie exige toutefois la
pratique de la chasse, celle-ci est systématiquement réalisée avec modération et il
existe parfois, comme c’est le cas chez les Achuar, des rites funéraires réservés aux
animaux chassés. De méme, dans le Grand Nord certains peuples vont jusqu’a
abandonner les restes de leurs proches défunts aux prédateurs, prenant ainsi
directement part au cycle de la vie et n’établissant aucune hiérarchie entre les

exigences de survie des humain-es et des non-humain-es (Descola, 2005 : 44-45).

De méme, dans I'Inde précoloniale, des concepts tels que I'ahimsa — se
référant a la non-violence — ont fourni une base morale et I'un des principes
centraux a plusieurs religions, parmi lesquelles I'hindouisme, le jainisme ou le
bouddhisme. Ainsi, ces derniéres enjoignent leurs pratiquant-es a minimiser leur
impact néfaste sur les autres étres sensibles (Chapple, 1993 : 3-9; 42-47). Quant
aux cultures africaines, leurs rapports aux non-humain-es sont contrastés.

Certaines traditions philosophiques comme I'ubuntu promeuvent une approche

21



holistique du monde dans laquelle humain-es et non-humain-es seraient
interdépendant-es et coexisteraient. Toutefois, ce courant de pensée (sur le
modele d’autres moins répandus) n’est pas exempt d’anthropocentrisme en ce
gu’il n"octroie pas de véritable valeur intrinséque aux non-humain-es, mais préne
la quéte de relations harmonieuses avec tous les étres vivants dans I'intéréts des
humain-es eux-elles-mémes. Cette vision holistique, bien qu’empreinte de
spécisme, véhicule une conception des non-humain-es moins utilitariste et dualiste
que celle qui fut engendrée par I'essor du colonialisme sur le continent africain

(Horsthemke, 2015 : 82).

Cette mise en évidence de dissemblances majeures dans notre rapport aux
non-humain-es met a mal la croyance répandue selon laquelle le spécisme

constituerait un ordre des choses naturel, inévitable et hérité du bon sens.

1.2.2. L’appui des religions a la genése de I'idéologie spéciste

La dénaturalisation de I'ordre social spéciste passe donc nécessairement
par I'analyse de ses origines. En effet, ce rapport hiérarchique s’est développé a la
faveur d’enjeux religieux, philosophiques et économiques ayant assuré sa
légitimation et sa perpétuation. La tradition judéo-chrétienne, en particulier, y est
pour beaucoup dans notre conception de I'univers, comme le fait remarquer Peter

Singer (2012 : 339).

Les attitudes occidentales envers les animaux sont enracinées dans deux traditions :
le judaisme et I’Antiquité grecque. Celles-ci s'unirent dans le christianisme, et c’est a

travers de cette religion qu’elles furent amenées a prédominer en Europe.

22



C'est également le constat que fait Schopenhauer dans Sur la religion
(2014 : 101-104) au fil de son analyse séveére des religions dites monothéistes’. Le
philosophe pointe du doigt la responsabilité de celles-ci dans le comportement de
ses contemporain-es européen-nes vis-a-vis des non-humain-es. |l fait également
le constat d’un dualisme établissant une distinction artificielle entre humains et

non-humain-es, dont il attribue la responsabilité aux textes religieux.

Un autre défaut fondamental du christianisme, que je signalerai a cette occasion,
défaut qu’on ne peut s’expliquer et dont les conséquences déplorables se manifestent
chaque jour, c’est qu’il a violemment séparé, contrairement a la nature, I’homme du
monde animal dont il fait pourtant partie essentielle ; il isole completement I'homme,
et voit dans I'animal une simple chose. [...] Quant au défaut indiqué, il est une
conséquence de la création du néant, a la suite de laquelle le créateur (Geneése, chap.
I etll) livre a’homme tous les animaux, afin qu’il régne sur eux, c'est-a-dire fasse d’eux
ce que bon lui semble ; il les lui livre absolument comme des choses, sans lui
recommander en rien de les bien traiter, ce que fait d’ordinaire méme un marchand

de chiens, quand il se sépare d’un de ses éleves.

En effet, la Genése comporte divers commandements intrinséquement
spécistes qui placent I’étre humain dans une position intermédiaire entre divinité
et animalité. Aux versets 26 a 28 du premier chapitre de la Genése, on apprend
que Dieu a fait 'humain®® 3 son image et qu’il lui ordonne de dominer « sur les
poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toutes les bétes sauvages et
toutes les bestioles qui rampent sur la terre ». Plus tard (Genése 9: 1-3), les
commandements de Dieu se précisent lorsque celui-ci s’adresse a Noé et a ses fils
en ces mots : « Soyez féconds, multipliez, emplissez la terre. Soyez la crainte et
I'effroi de tous les animaux de la terre et de tous les oiseaux du ciel, comme de

tout ce dont la terre fourmille et de tous les poissons de la mer : ils sont livrés entre

17 A savoir le judaisme, le christianisme et I'islam.
18 plus exactement, ’homme et — secondairement — la femme.

23



vos mains. Tout ce qui se meut et possede la vie vous servira de nourriture, je vous
donne tout cela au méme titre que la verdure des plantes ».

On retrouve bien ici I'idée selon laquelle les humain-es disposent d’une
autorité sur les non-humain-es qui n’existent que pour servir leurs intéréts; Jacques
Derrida va méme jusqu’a dire que « Dieu destine les animaux a éprouver le pouvoir
de 'homme » (2006 : 35). Au-dela de cette hiérarchie franche transparait une
scission entre ’lhumanité et le reste du vivant. Mais ce dualisme ne se contente pas
de convertir I'étre humain en un gestionnaire des créatures terrestres; il renforce
également 'idée selon laquelle I’'humanité serait fondamentalement différente du

reste du vivant, accentuant ainsi la distance entre ces deux entités.

Dans la tradition judéo-chrétienne qui imprégne nos sociétés occidentales,
les non-humain-es — ces étres dépourvus d’ame qui ne peuvent aspirer a la « vie
éternelle » — n’existent pas pour eux-mémes. Au contraire, leur destin n’est autre
que celui de servir I’étre humain en tant que ressources exploitables, mais
également en incarnant une forme de témoignage vivant de la supériorité
humaine. Cette hiérarchie fait a ce point office de sous-bassement au discours
judéo-chrétien qu’elle a été réaffirmée par le clergé au fil des siecles, notamment
au travers de son attachement a la consommation de viande.

Comme I'explique Renan Larue (2016 : 101), le clergé a longtemps vu d’un
mauvais ceil les pratiques végétariennes : « la condamnation du végétarisme moral
est une constante remarquable de la longue histoire du christianisme ». On peut
suspecter que I'attention particuliére portée par I'Eglise catholique aux pratiques
alimentaires découle en partie de I'absence d’interdits alimentaires formulés par
le catholicisme, en rupture avec la tradition juive en particulier (Larue, 2021 : 18-
19). Ici, c’est donc le critéere d’une inclusion absolue qui prévaut comme I'explicite

saint Paul dans le Nouveau Testament (1 Corinthiens 10 : 25-26).

Tout ce qui se vend au marché, mangez-le sans poser de question par motif de

conscience [...].

24



Puis dans la Premiere épitre a Timothée (1 Timothée 4 : 4)

Car tout ce que Dieu a créé est bon et aucun aliment n’est a proscrire, si on le prend

avec action de graces.

Dans ces conditions, le végétarisme a pu étre considéré tantot comme la résultante
d’une interprétation erronée des préceptes du Christ, tantét comme un
comportement allant résolument a rebours des enseignements bibliques (Larue,
2016 : 98; Larue, 2021 : 21). Au IVe siecle, saint Augustin (alors évéque d’Hippone)
s’attache a rappeler que le végétarisme est une hérésie dans la mesure ou « cela
blesse manifestement la foi et la sainte doctrine » (Saint Augustin, 1858 : 327). Le
théologien a régulierement tenu des propos tres durs a I'égard des végétarien-nes,
les tournant en dérision a plusieurs reprises dans ses écrits (Saint Augustin, 2000 :

282).

Ces termes : « Vous ne tuerez point », étant absolus, et la loi n’y ayant rien ajouté qui
les limite, la défense est générale ; d’ou il suit que celui-la méme a qui il est commandé
de ne point tuer n'en est pas excepté ? C'est ce qui fait qu’il y en a qui s’efforcent
d’étendre ce précepte jusqu’aux bétes méme, prétendant qu’il n’est pas permis de les

tuer. Mais que ne I'étendent-ils donc aussi aux arbres et aux plantes ?

Par-dela ces critiques, le végétarisme a longtemps été considéré comme
suspect au sein de I'Eglise chrétienne occidentale, offrant parfois un critére
d’identification des « hérétiques » dont certain-es — a la maniére des montanistes,
des encratites, des ébionites ou des manichéen-nes — proscrivaient la
consommation de viande (Larue, 2016 : 120). En effet, les premiers siécles de I'ere
commune®® (en particulier du Il1® au Ve siécle) sont marqués par une certaine

rivalité des différents courants du christianisme. C'est cette rivalité qui améne

19 Locution chronologique qui constitue un synonyme de la forme courante « aprés Jésus-Christ ».

25



I’Eglise catholique a adopter des positions particulierement rigides relativement a
la consommation de viande notamment, afin d’exclure tout courant s’éloignant de
la ligne morale chrétienne. Par conséquent, la nécessité de discerner I'abstinence
carnée résultant d’un ascétisme de mortification (comme cela a pu étre le cas
durant le caréme) de celle procédant d’une morale hérétique s’est imposée (Larue,
2016 : 121; Larue, 2021 : 21-22). Le quatorzieme canon du concile d’Ancyre de 314

résume les choses ainsi :

Il est décrété que, parmile clergé, les prétres et les diacres qui s’abstiennent de viande
doivent en manger et, s'ils la trouvent bonne, peuvent ensuite s’en abstenir. Mais s’ils
la rejettent et refusent méme de manger les herbes servies avec la viande, et

désobéissent a la loi canonique, qu’ils soient exclus de leur ordre.

Comme I'explique toujours le chercheur Renan Larue (2016),
I’excommunication des hommes d’Eglise réticents a I'idée de consommer de la
viande demeure un sujet primordial durant plusieurs siécles. La déclaration
découlant du concile de Tolede de 527 en témoigne en ce qu’elle réitere la
condamnation du végétarisme provoqué par « un sentiment d’horreur » et non
« par esprit de mortification corporelle » et impose que les individus adhérant a

ces pratiques soient frappées d’anathémes.

Si le végétarisme peut, a certains égards, étre considéré comme un
antichristianisme, le rapport des autres religions monothéistes aux animaux est
plus contrasté; c’est pourquoi nous nous attarderons moins sur ces derniéeres. Le
judaisme d’abord voit les enseignements de la Genése tempérés par certains
passages de la Torah et du Talmud?® qui enjoignent les croyant-es a faire preuve
d’une certaine clémence vis-a-vis des non-humain-es. Le principe tza'ar ba'alei

chayim (littéralement « souffrance des étres vivants »), qui constitue une mitzvah

20 | e Talmud est le recueil principal des commentaires de la Torah (qui constitue la loi écrite).

26



c’est-a-dire I'un des commandements inscrits dans la Torah, interdit de causer des
souffrances inutiles aux animaux. Ce sujet apparait également dans la loi sur
I'abattage rituel (shehita), dont la légitimité est aujourd’hui remise en question en
raison des souffrances additionnelles qu’implique I'abattage rituel kasher par
rapport a une mise a mort précédée d'un étourdissement. Toutefois, cette
pratique avait initialement pour vocation, entre autres, de réduire la souffrance
des animaux destinés a la consommation (Larue, 2015 : 87-89). L’enseignement
juif se préoccupe donc régulierement du traitement des animaux, mais sans pour
autant remettre en question la supériorité humaine et le bienfondé de

I’exploitation animale (Larue, 2015 : 85-86) :

Bien qu’ll permette la consommation de viande, qu’ll réclame des sacrifices a Son
peuple et qu’ll place les animaux « sous les pieds » de 'homme, Dieu ne se montre
pas indifférent a leur sort, mais commande au contraire qu’on prenne soin d’eux. Dans
le Décalogue, il exige par exemple que les bétes domestiques soient laissées au repos
pendant le sabbat. Il ordonne d’aider les animaux qui succombent a cause d’un

fardeau trop lourd.

Le Talmud et la littérature rabbinique, dans I'esprit du tza'ar ba'alei chayim,
imposent donc des limites aux conditions de I'exploitation des non-humain-es
(interdiction de séparer les petits de leur mere a la naissance, de castrer un animal,
de chasser, de se nourrir avant de nourrir ses animaux, etc.) (Larue, 2015 : 87-88)
sans I'abolir pour autant. Autant de positions qui contrastent avec certains rituels
violents comme les Kapparot « consistant a sacrifier des poulets que le religieux
fait tourner au-dessus de sa téte pour expier ses péchés avant kippour » (Segal,
2021 : 76). Il convient donc de reconnaitre au judaisme une position moins
tranchée que le christianisme qui considére les non-humain-es comme des denrées

au service des humain-es, tel qu’illustré par le passage suivant (Larue, 2015 : 97) :

27



Saint Paul examine [...] le précepte du Deutéronome?!, selon lequel il est interdit de
museler un beeuf foulant le grain. La tradition rabbinique le considére comme |'un des
fondements de tsaar baalei hayim. Cette interprétation plutot littérale semble
absurde a I'apétre des gentils : « Dieu se met-il en peine des beeufs ? », demande-t-il

ironiquement.

Il'y a fort a parier que, malgré toutes ses limites, cette prise en compte du bien-étre
animal dans la tradition juive ait contribué au fait qu’Israél soit aujourd’hui le pays
comptant la plus forte proportion de véganes au monde, estimée entre 3% et 5%
de la population (Segal, 2020 : 85). Le pays a également fait figure de pionnier en
légiférant en faveur de l'interdiction de la commercialisation du foie gras en 2013,
en dépit de son statut de quatrieme producteur mondial de cette denrée (L214,
2013). Enfin, Israél était le premier pays au monde a interdire la commercialisation
de cosmétiques testés sur les non-humain-es (Larue, 2015: 91). On constate
toutefois a nouveau la position ambigué du pays qui demeure éminemment

spéciste, affichant notamment une consommation de viande par habitant-es parmi

les plus élevées au monde (OCDE, 2023).

S'agissant de lislam, son rapport aux non-humain-es se révele tout aussi
ambivalent et est marqué, comme c’était le cas du judaisme, par des divergences
d’interprétation (Marongiu-Perria, 2021; Payen, 2021). En ce sens, des paralléles
peuvent étre établis avec la conception juive de la place des animaux dans |'ordre
moral et religieux. En effet, s’il concede une vie intérieure et une certaine valeur
intrinséque aux animaux non humains (« Nulle béte marchant sur terre, nul oiseau
volant de ses ailes, qui ne soit comme vous en communauté. [...] Puis, c’est vers le
Seigneur qu’ils seront tous ramenés. » Sourate 6 Al An’am verset 38), I'islam
s'inscrit  toutefois dans une perspective anthropocentrée. En effet, les

non-humain-es demeurent des étres appropriés, dont la vocation consiste a servir

21 Ce dernier étant donc issu de I’Ancien Testament.

28



I’étre humain : « Et les bestiaux, Il les a créés pour vous ; vous en retirez des
vétements chauds ainsi que d’autres profits. Et vous en mangez aussi. » (Sourate
16 An-Nahl verset 5) puis « Nous vous avons assujetti les animaux afin que vous
soyez reconnaissants. » (Sourate 22 Al Hajj verset 36). Les animaux ne sont donc
pas présentés uniguement comme des ressources mais « vus comme possédant
une vie qui leur est propre, qui sert un dessein particulier et qui leur est précieuse
ainsi qu’a Allah, au-dela de toute valeur matérielle qu’ils peuvent offrir a
I"humanité » (OMSA, 2021 : 2). En dépit de I'invitation du Coran a I’exploitation des
non-humain-es, plusieurs hadiths?? enjoignent les fidéles a leur réserver un

traitement respectueux (ibid : 2) :

Un hadith cite les propos suivants de Mahomet (pbuh) : « Une bonne action a I'égard
d’une béte est tout aussi louable qu’une bonne action a I'égard d’un étre humain ; et
un acte de cruauté envers une béte est tout aussi répréhensible qu’une mauvaise

action envers un étre humain.

D’autres passages encouragent également la bienveillance a I'égard des animaux
non humains. Certains interdisent leur emprisonnement (hadith de Muslim) quand
d’autres se font plus menacants : « Quiconque tue un moineau, ou une créature
plus grande, sans raison valable aura des comptes a rendre a son sujet. » (hadith
d’Ahmad et d’al-Nasai). Si les hadiths n’ont pas le méme poids que le Coran?3, la
guestion du traitement des non-humain-es est donc régulierement abordée dans
les textes sacrés musulmans, sans pour autant contester le suprémacisme humain.

Enfin, la question de I'abattage halal est finalement assez proche de celle
de I'abattage kasher puisqu’il prévoit plusieurs conditions ayant vocation a limiter
la souffrance des animaux tués : interdiction de les enchainer ou de les hisser avant

la saignée, nécessité d’une mise a mort aussi rapide que possible, etc. Bien

22 Les hadiths sont les actions du prophéte de I'islam, Mahomet, rapportées par une chaine de
transmetteurs selon la tradition musulmane.
23 Qui lui, pour les musulman-es, recueille la parole d’Allah.

29



gu’aujourd’hui, I'application a la lettre de ces prescriptions génére des souffrances
supplémentaires, leur existence témoignait, a |‘origine, d’une certaine

préoccupation pour le bien-étre animal.

Cette étude sommaire des héritages propres aux religions monothéistes
permet d’en dégager un anthropocentrisme structurant, légitimant la domination
de ’lhumain-e sur les autres espéces. Etant entendu qu’il existe des différences de
nature et de degré a la domination humaine prescrite par ces religions, il n’en
demeure pas moins que les non-humain-es apparaissent légitimement appropriés
et disponibles pour un étre humain souverain. Or, les positions des religions dites
monothéistes ont peu évolué depuis leurs prémices sur ce qui a trait au spécisme.
Ainsi, Schopenhauer (2016 : 102-104) dénonce lI'anthropocentrisme chrétien en
livrant son analyse d’une construction dogmatique enracinée dans la théologie.
Cette derniére viserait, selon le philosophe allemand, a servir les intéréts exclusifs
des humain-es quitte a sacrifier les intéréts les plus élémentaires des

non-humain-es :

Voyez, par contre, la fagon scélérate dont notre populace chrétienne se comporte
envers les animaux. Elle les tue sans la moindre raison et en riant, ou les mutile, les
martyrise ; et méme ses aides immédiats, ses chevaux, elle les éreinte a I'extréme dans
leur vieillesse, pour tirer la derniere moelle de leurs pauvres os, jusqu’a ce qu’ils

succombent sous ses coups de fouet.

Peter Singer fait un constat similaire dans La libération animale (2015 : 343-345),

argumentant que I'avénement du christianisme a permis de réconcilier les idées

30



grecques?* et juives? sur la thématique animale (toujours a la défaveur des

non-humain-es) :

[Le christianisme] introduisit dans le monde romain I'idée du caractére unique de
I’espéce humaine, qu’[il] avait hérité de la tradition juive mais sur laquelle [il] mettait
encore plus d’insistance en raison de I'importance qu’[il] accordait a 'ame humaine et

a son immortalité.

Il semble donc que ces fondements théologiques et culturels aient
contribué a assurer une assise spirituelle au spécisme, en légitimant la
hiérarchisation des espéces et en inscrivant la domination humaine dans un ordre
percu comme immuable. Un phénomeéne similaire de légitimation idéologique
peut étre trouvé a la racine de nombreux autres systémes de domination. En effet,
les luttes antiracistes ou féministes, pour ne citer qu’elles, n"ont de cesse de
revendiquer la nature construite des croyances qui sont a la racine des
discriminations qu’elles combattent. Dés lors, on peut s’attendre a une forme de
sympathie naturelle de ces mouvements sociaux envers 'antispécisme, puisque
tous aspirent a une déconstruction de rapports de domination présentés comme
légitimes et immuables. Au-dela de cette analyse des mécanismes oppressifs, nous
verrons dans la partie suivante en quoi cette structuration binaire de I'imaginaire,
avec I'animalité d’une part et ’'humanité d’autre part, fait le lit des discriminations

entre les humain-es.

24 En particulier I'héritage aristotélicien naturalisant la hiérarchie entre les espéces et soutenant
que les non-humain-es ont pour unique vocation de servir les fins des étres humains. Toutefois, il
n’établit pas de véritable séparation entre I'humanité et le reste de la création, admettant
volontiers que ’humain est un animal (rationnel).

2> Celles-ci valorisent I'idée d’une création divine dans laquelle les humain-es se verraient attribuer
une position centrale et un droit de domination sur les autres étres vivants.

31



1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme

1.3.1. L’obsession du « propre de ’humain?® » chez les humanistes

L’humanisme de la Renaissance émerge en partie comme une tentative de
proposer de nouvelles réponses aux grandes interrogations existentielles, morales
et scientifiques que la religion, alors en perte d’autorité ou en décalage avec les
avancées intellectuelles de I'époque, ne parvient plus a satisfaire (Singer, 2012 :
362). C'est donc aux sciences qu’échoit la responsabilité de redéfinir et de
consolider la suprématie de ’Homo sapiens, en substituant a la théologie (et la
possession monopolistique d'une dme qu’elle préte a I’humain) une légitimité
biologique.

De ce dessein résulte une obsession tenace pour la quéte du « propre de
I’'humain », ainsi qu’en témoigne aujourd’hui encore la myriade d’ouvrages publiés
annuellement sur cette thématique. L'anthropologie, mais également la biologie,
la philosophie, la psychologie ou les sciences cognitives, se sont régulierement
mises au service de notre anthropocentrisme. Autant de disciplines qui participent
de la construction du récit d’'une humanité se distinguant « par nature » d’une
animalité exploitable car lacunaire. Patrice Rouget (2014 : 67-68) dresse ce méme

constat en ces mots :

La quéte du propre de 'Homme comme quéte de son irréductible différence
ontologique fut une préoccupation constante de la philosophie dés I'origine. Plus
gu’une préoccupation, une sorte d’obsession, un défi que I'on se transmettait d’une
génération a l’autre, et que chacun était encouragé a relever en proposant sa solution
personnelle. [..] La biologie, I'éthologie, la zoologie, la paléontologie, toutes les
sciences du vivant ont fini par rendre la position idéaliste vraiment difficile a tenir. Il
est peut-étre temps, pour les tenants de 'humanisme métaphysique, d’en prendre

acte.

26 Bien que beaucoup des écrits qui s’intéressent a cette question continuent de parler de « propre
de I'homme » au mépris du genre féminin, nous tacherons ici d’employer une formulation plus
inclusive.

32



Aussi, les spéculations concernant la spécificité de notre espéce et visant a I’'anoblir
indiscutablement ont varié a la faveur des découvertes scientifiques venant tour a
tour mettre a mal ces théories. « Rien ne se dit positivement de I’humain qui ne se
dise en méme temps négativement de I'animal. Tout se passe comme si pour
gu’une qualité (la raison, I'intelligence, la culture, etc.) fat véritablement donnée a
I’'humain et qu’elle manifestat son efficacité, il fallait qu’elle f(it conjointement niée
chez I'animal » écrit Florence Burgat (2006 : 27). C’est d’ailleurs cela que résume
Patrice Rouget en quelques mots lapidaires : « Animal, le mot ne répond a aucune
définition positive » (Rouget, 2014 : 15)%’. L’animal est donc systématiquement
défini par ses carences : incapacité a raisonner, a construire des outils, a se projeter
dans le futur, et autres déficiences successivement révoquées par |I'éthologie
(Playoust-Braure et al., 2020 : 11).

Il ne s’agit moins ici de lister le flot des « propres de ’lhumain » ayant été
postulés par 'lhumanisme, que de mettre en lumiére I'imposture intellectuelle qui
le sous-tend. Florence Burgat (2006 : 27) parle en effet d’un « caractére apriorique
de [notre] conception de I'animalité » pour se référer au fait que les disciplines
évoquées précédemment — et en particulier la philosophie — se soient distanciées
d’une démarche scientifique raisonnable dans leur entreprise de définition de
I’animalité?®. La philosophe évoque un « dispositif conceptuel de la différence
anthropozoologique » qui vise a altériser les étres sentients non humains mais
surtout, en filigrane, a anoblir 'humanité en tant gu’incarnation de toutes les
carences de I'animalité. Ici, la démarche scientifique est donc faussée puisqu’elle
est construite sur la base du résultat désiré, aboutissant a une démonstration
intéressée sans cesse répétée. Dés lors, on peut dire des travaux s’inscrivant dans

cette lignée non seulement qu’ils « pactise[nt] avec le sens commun » (Burgat,

27 |’auteur fait notamment référence aux définitions qu’en proposent les dictionnaires, qui
décrivent souvent les non-humain-es par leur défectuosité comparativement aux humain-es.
L’auteur cite notamment cette définition : « Par ellipse, les animaux autres que 'homme. »

28 Celle-ci étant tout sauf neutre en ce qu’elle définit, par opposition, ’humanité dans le contexte
dualiste prédominant qui met dos-a-dos humanité et animalité.

33



2006 : 26), mais aussi qu’ils sont le reflet d’une idéologie et non d’une
connaissance intuitive ou analytique de la réalité. Une situation qu’Axelle
Playoust-Braure et Yves Bonnardel (2020: 112) résument en ces mots:
« ’humanisme se fonde sur une mystique de I'espéce qui n’a rien a envier en

irrationalité a la métaphysique de la race ou a I’essentialisme des sexes. »

Au-dela des conséquences spécistes de ces procédés, on peut regretter leur
nature excluante envers certaines catégories d’étre humains. En effet, le cahier des
charges autorisant l'inclusion dans le champ de [I'humanité en exclut

inéluctablement certains Homo sapiens. Georges Gusdorf (1977 : 10) affirme :

De la béte a la personne, la coupure est infime. Il ne manque a lI'animal, en vérité, que
la parole. Sans doute. Seulement |'orang-outang [...] n'a pas proféré le maitre-mot qui
lui aurait décidément fait franchir le seuil de I'animalité a I'numanité. Le langage est la

condition nécessaire et suffisante pour I'entrée dans la patrie humaine.

Deés lors, le philosophe exclut du statut de personne tout individu incapable de
satisfaire le critére du langage, comme ce peut étre le cas d’étres humains
souffrant de certains handicaps. L’éthologue Leroi-Gourhan (1964 : 33-41) réitere
un procédé similaire dans un ouvrage au travers duquel il décrit les « libérations
successives » ayant permis « |’évolution vers les sommets de la conscience
humaine ». Son argumentaire vise, a nouveau, a caractériser la propre de I'humain
gu’il base sur la station verticale et la possession de mains. On entrevoit ici le
danger de ce « propre de I’humain » qui appose des conditions a I'accés a une
dignité humaine; un danger d’autant plus inquiétant que le sort réservé aux étres
exclus de ce cercle est bien souvent celui de la marginalisation et de la violence
légitimée.

Ce recours récurrent a une définition exclusive de I’humain-e légitime court
donc le risque de contrevenir a son objectif initial d’anoblissement des Homo

sapiens. En effet, le fait de déterminer le statut social et moral des étres sentients

34



sur la base d’'une forme de dualisme ameéne a ériger une frontiére dangereuse.
Cette derniére a d’ailleurs régulierement été déplacée, amenant au rejet de
certain-es humain-es ou établissant des sous-catégories plus ou moins méritantes.
Selon Claude Lévi-Strauss (Le Monde, 1979 : 14), la responsabilité de I'hnumanisme

est incontestable :

J'ai le sentiment que toutes les tragédies que nous avons vécues, d'abord avec le
colonialisme, puis avec le fascisme, enfin les camps d'extermination, cela s'inscrit non
en opposition ou en contradiction avec le prétendu humanisme [...], mais, dirais-je,
presque dans son prolongement naturel. Puisque c'est, en quelque sorte, d'une seule
et méme foulée que I'hnomme a commencé par tracer la frontiere de ses droits entre
lui-méme et les autres espéces vivantes, et s'est ensuite trouvé amené a reporter cette
frontiere au sein de I'espéce humaine, séparant certaines catégories reconnues seules
véritablement humaines d'autres catégories qui subissent alors une dégradation
congue sur le méme modeéle qui servait a discriminer espéces vivantes humaines et

non humaines. Véritable péché originel qui pousse I'humanité a I'autodestruction.

Dans ce contexte, il apparait qu’un intérét commun lie les diverses luttes sociales
patissant de I'attribution d’une dignité et de droits sur la base d’attributs
spécifiques. C'est d’ailleurs a une forme de convergence des luttes qu’aspire
Claude Lévi-Strauss lorsqu’il argumente en faveur d’'une « humilité principielle »

(ibid) :

Le respect de I'homme par I'homme ne peut pas trouver son fondement dans
certaines dignités particulieres que I'humanité s'attribuerait en propre, car, alors, une
fraction de I'hnumanité pourra toujours décider qu'elle incarne ces dignités de maniére
plus éminente que d'autres. Il faudrait plutét poser au départ une sorte d'humilité
principielle ; 'hnomme, commengant par respecter toutes les formes de vie en dehors
de la sienne, se mettrait a I'abri du risque de ne pas respecter toutes les formes de vie

au sein de I'humanité méme.

35



1.3.2. Llinstauration d’'un dualisme comme condition de possibilité de la

réification

L'humanisme s’est donc régulierement mis au service de notre
anthropocentrisme, s’intéressant a I'animal non humain essentiellement pour ce
gu’il disait de I’Homo sapiens. L’animal y est donc systématiquement utilisé comme
un moyen et non comme une fin, moins en tant que sujet digne d’attention en soi
gu’en tant que figure réflexive permettant a I’étre humain de mieux se penser
lui-méme. Jacques Derrida (2006 : 56) analyse spécifiguement I’emploi courant du
terme « I'animal » pour se référer a tous les étres sentients non humains en dépit

de toute proximité biologique :

Une contestation [...] se répétera sans cesse a travers tout ce que je voudrais articuler.
Elle viserait d’abord et encore I'usage au singulier d’'une notion aussi générale que
« I’Animal », comme si tous les vivants non humains pouvaient étre regroupés dans le
sens commun de ce « lieu commun », I’Animal, quelles que soient les différences
abyssales et les limites structurelles qui séparent, dans I’'essence méme de leur étre,
tous les « animaux » [...]. Dans ce concept a tout faire, dans le vaste camp de I’'animal,
au singulier général, dans la stricte cl6ture de cet article défini (« I’Animal » et non pas
« des animaux ») seraient enclos [...] tous les vivants que 'Homme ne reconnaitrait

pas comme ses semblables, ses prochains ou ses fréres.

Au mépris de toute réalité biologique, I'intégralité des espéces non humaines est
ainsi regroupée sous une seule et unique banniére, consacrant la supériorité de
I’étre humain qui est seul a s’élever au-dessus de la masse (Adams, 2016 : 128-
131). Derriere ce mécanisme d’essentialisation transparait une quéte de
justification de I'exploitation et de I'asservissement animal. On retrouve donc
invariablement dans la rhétorigue humaniste cette opposition entre animal et
humain; un dualisme qui, d’'un méme geste, nous fait office de piédestal et

consolide I'ordre établi.

36



La mise a distance des non-humain-es dans la tradition intellectuelle
occidentale s’exprime également par des processus langagiers qui contribuent
implicitement a opposer humain-es et animaux. Ces usages linguistiques, présents
tant dans le langage courant que dans les discours scientifiques, refletent et
renforcent notre anthropocentrisme. Des lors, I'usage de certains termes nobles
est I'apanage des humain-es. C’est le cas du mot « visage » ou de I'expression « étre
enceinte » puis « accoucher » que I'on réserve a I'espéce humaine (Marsolier,
2020 : 42-44; 50-51). Nulle spécificité biologique ne justifie pourtant cette
distinction, qui ne se retrouve d’ailleurs pas dans tous les idiomes. En anglais par
exemple, on utilise face pour désigner indistinctement la partie antérieure de la
téte d’'un-e humain-e ou d’'un-e non-humain-e.

Les animaux non humains sont donc, par divers procédés linguistiques,
également exclus du champ de la dignité intrinséque et de la personnalité.
L'analyse de la restriction du terme « personne » aux simples individus humains
est d’autant plus intéressante qu’elle ne va pas de soi et que sa portée a évolué a
la faveur des époques et des valeurs sociétales. Dans la Rome antique par exemple,
seuls les hommes libres bénéficiaient d’'une pleine reconnaissance de leur statut
de personne, tandis que les femmes et les esclaves se voyaient refuser |'acces a
une personnalité juridique complete (Burgat, 1997 : 61). Les remaniements
apportés a ce statut au gré des époques et des évolutions juridiques illustrent la
nature fluctuante du langage, qui arrive a posteriori et reflete les structures
hiérarchiques propres a chaque société.

L’analyse du terme « personne » est d’autant plus fondamentale que « le
concept de personne s’oppose a celui de chose ou de propriété » (Christen, 2011 :
529). C’'est également ce que souligne Marie-Claude Marsolier (2020) dans son
Lexique de la ségrégation animale; un titre éloquent et particulierement a propos
en ce qu’il souligne la nature binaire du langage concernant les non-humain-es (et,

de facon sous-jacente, I’humain) (Marsolier, 2020 : 35).

37



On notera la violence contenue dans la simple définition de personne : exclure les
animaux d’un concept signifiant « étre doué de raison et de volonté », « sujet de
droit », revient implicitement a leur refuser les notions de raison, volonté, singularité,
individualité, droits, etc. [...] La restriction de la notion de personne aux humains dans
notre langue en fait donc un dispositif puissant, a la fois d’opposition entre humains
et non-humains, et de dévalorisation des non-humains. Son dérivé personnalité

présente ces deux mémes caractéristiques.

En effet, on parlera plus volontiers du « caractere » d’un animal que de sa
personnalité. Un procédé qui met a distance, infériorise et réduit 'animal a un
ensemble de traits comportementaux figés plutdt qu’a une subjectivité propre.
Une autre illustration de ce phénomeéne de silenciation de I'individualité et
de la souffrance des non-humain-es se retrouve dans l'utilisation du terme
« victime » (Marsolier, 2020 : 36-37) qui contribue a reléguer les non-humain-es a

une altérité indépassable :

De la méme maniére, un animal non humain n’est considéré comme une victime que
lorsqu’il est offert en sacrifice a une divinité ou, « par analogie », lorsqu’il est attaqué
par un autre animal non humain. Dans tous les autres cas, les victimes ne peuvent étre

que des personnes, donc des humains.

La persistance de cette exclusion linguistique sous-tend un décalage complet avec
les avancées scientifiques actuelles qui font état, chez les non-humain-es, de
capacités cognitives (métacognition, conscience, etc.) et émotionnelles
extrémement proches de celles de notre espéce (Playoust-Braure, 2020 : 10-12).
Aussi, les rapports journalistiques de catastrophes naturelles — tristement
récurrents dans le contexte actuel de déreglement climatique — sont autant
d’exemples des procédés langagiers passant sous silence une souffrance animale
pourtant en premier plan. Les incendies qui ont ravagé Los Angeles en janvier 2025
constituent une illustration de ce phénomene : les articles relatant I'événement

font régulierement état de « 27 morts » et de « milliers de personnes déplacées ».

38



Le bilan matériel est également mis en avant; ce sont des milliers de batiments
détruits, plus de « 275 milliards de dollars de dégats » et des pertes lourdes en
matiere d’ceuvres d’art. Toutefois, les probables milliers de vies animales
englouties par les flammes dans des circonstances qu’on imagine épouvantables
sont passées sous silence par I'écrasante majorité des médias. Comme le résume
Marsolier (2020 : 37), quand dans des situations analogues « les commentateurs
de 'actualité [...] déclarent [...] gu’“aucune victime n’est a déplorer” [, iels] ne font

donc que suivre I'usage recommandé par les dictionnaires ».

On constate donc que le langage se met régulierement au service de
I'idéologie dominante, énongant des monopoles spécifiquement humains que
I’appui du dictionnaire rendrait incontestables. Ce procédé philologique infériorise
les non-humain-es, autorise I'euphémisation de leurs souffrances et les réduit a
I’état de dommages collatéraux, en les excluant implicitement de la catégorie des
étres dignes de considération morale. Un tel cloisonnement permet de nous
décharger de toute obligation éthique a I'égard des non-humain-es (Burgat, 2006 :

26) :

[La philosophie] aurait de ce fait pactisé avec le sens commun, aurait passé avec lui un
accord par lequel elle aurait fait de « I’Animal » le concept permettant a ’'homme de
parquer tous les vivants a I'égard desquels il décide de ne se reconnaitre aucune

responsabilité.

Par extension, il participe a rendre tolérable notre existence dans une société
profondément spéciste, qui suppose 'omniprésence de souffrances animales. En
effet, il serait difficile d’exercer des violences systémiques sans légitimation; c’est
pourquoi le langage se fait le promoteur de I'idéologie a la racine de I'ordre social,
revétant des allures de vérité incontestable (Playoust-Braure et al., 2020 : 114-
118). Il s’agit d’un procédé que David Olivier (1999) condamne dans sa critique de

I'humanisme : « C'est que le martélement idéologique est incessant, obsessif, au

39



point de devenir subliminal [...]. Il faut un effort particulier d'attention pour relever
chaque référence a la supériorité de 'Homme, a sa dignité toute particuliere, a sa
beauté et a sa bonté sans pareille. » La culture humaniste a donc contribué a batir
un dualisme convertissant les non-humain-es en piédestal de I’exception humaine,
ne s’intéressant aux premiers que pour « servir la spécificité de 'humain » (Burgat,
2006 : 30; Derrida, 2006 : 54). Selon les termes de la sociologue Kaoutar Harchi
(2024) :

Des animaux il ne demeura plus que I'animal. Forme inverse de la forme humaine,
forme immuable et radicale de I'autre, [...], forme privée et appropriée, forme de la

norme et de la déviance, forme frontiére [...].

En autorisant la réification, ce dualisme rend possible I'exploitation
systémique des animaux et, par ricochet, la déshumanisation de certain-es
catégories d’étres humains. En effet, ce n’est donc pas un hasard si I’animalisation
est, comme nous le développerons plus tard, un procédé historiquement mobilisé
pour inférioriser et dominer certaines minorités. Au contraire, c’est précisément
parce que "animal est déja réifié dans I'ordre social qu’il devient une figure toute
désignée pour rabaisser autrui. L’animalisation se révele donc étre un outil
puissant de controle social, qui repose sur un imaginaire central dans nos sociétés
occidentales. La figure de I'animal devient donc le support d’un statut d’infériorité,
et ouvre la voie a la réification des étres humains en rendant I'exploitation

pensable, tolérable, voire légitime.

1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales

La compartimentalisation accrue des étres vivants est donc inhérente au
projet humaniste des Lumieres. Toutefois, une approche plus sociologique de la
guestion permet d’entrevoir les conséquences de ce dualisme qui vont — comme

I'annoncait Lévi-Strauss — a I’encontre du projet d’inclusion affiché par

40



I'humanisme. En effet, en prenant racine dans une classification au profit de
I’'humanité, ce mouvement produit un systéeme de pensée basé sur |’exclusion et la
hiérarchisation qui risque de se retourner contre certains groupes sociaux (Deckha,
2010 : 28-30). Cette division sociale est d’ailleurs constitutive de tous les systémes
de domination silI’'on en croit I'analyse de la féministe matérialiste Christine Delphy
(2008 : 7-8). En effet, la chercheuse note que les dominant-es ont, par définition,
besoin des dominé-es puisque « la valeur de dominant des dominants ne se calcule
que par la dévalorisation des dominé-e:s » (Bonnardel dans Fernandez, 2015 : 61).

De nombreuses études de terrain ont démontré la nature contagieuse des
dispositifs oppressifs. Or, bien que le spécisme soit banalisé et naturalisé, il n’en
demeure pas moins une discrimination violente et vectrice d’'une exploitation
systémique. En nourrissant le phénomeéne spéciste, I’humanisme se fait donc le
promoteur d’'un systéme de pensée susceptible d’accroitre toutes sortes de
discriminations, notamment a I’encontre des populations humaines minorisées.
C’est ce que le sociologue David Nibert (2002 : 4) résume en ces mots : « les
dispositifs qui engendrent diverses formes d’oppression sont intégrés de telle sorte
gue I'exploitation d’'un groupe augmente et aggrave fréquemment la maltraitance
d’autres groupes ». De méme, comme l'ont synthétisé Playoust-Braure et al.
(2020 : 139-143), des dizaines d’études ont mis en évidence l'existence de
corrélations entre la démonstration d’idées ou de « valeurs » hiérarchiques,
autoritaires et/ou conservatrices, et I'adhésion a des idéologies discriminatoires
(racistes, misogynes et/ou homophobes). Ces études indiquent que le seuil de
sensibilité et d’empathie démontré par un individu tend a étre similaire pour
toutes les causes. De méme, les personnes adhérant aux principes humanistes et,
par conséquent, stipulant une différence de nature entre les animaux et les
humain-es ont également tendance a déshumaniser certaines catégories d’étres

humains, en I'occurrence les personnes issues de I'immigration?® (Costello et al.,

2% Nous nous plagons ici depuis un point de vue occidental, I'étude ayant été menée au Canada et
sur des étudiant-es canadien-nes.

41



2010 : 19). Selon la méme étude, la démonstration inverse est également valable,
a savoir le fait que les personnes fixant une limite plus poreuse entre
non-humain-es et humain-es font preuve de davantage d’empathie a I'égard des
populations immigrées. D’autres recherches ont exploré les corrélations entre le
spécisme et le racisme, et leurs résultats attestent du fait que les liens conceptuels
entre ces deux types de discriminations se concrétisent. Par exemple, Dhont et al.
(2014 : 12-15) ont démontré une tendance accrue a la déshumanisation des
personnes racisées chez les individus adhérant a I'idée d’une supériorité des étres
humains sur les autres especes. Enfin, conformément aux théories de Carol J.
Adams sur l'animalisation des femmes et des personnes racisées (2016), des
études confirment I'existence de liens entre le ralliement a des idéologies spécistes
et sexistes (Fernandez, 2015 : 61-65).

Conformément aux intuitions théoriques développées précédemment, on
peut donc tisser de nombreux liens entre le rapport au spécisme et celui aux autres
luttes sociales. La tendance a compartimenter les étres vivants — en I'occurrence
les étres humain-es et les non-humain-es — engendre un élargissement de ce mode
de structuration a d’autres groupes d’individus. De méme, la banalisation d’un
systeme basé sur une domination quelle qu’elle soit tend a la fois a banaliser une
idéologie violente et arbitraire, et a induire une hiérarchisation des étres sentients.
Aussi, la récurrence du dualisme humaniste alimente la diffusion d’une
structuration cognitive renforgcant un ordre social oppressif. L’'abandon du recours
a ce procédé semble donc essentiel afin de contrevenir a la domination de
certaines classes sociales (personnes racisées et/ou en situation de handicap,
femmes, etc.), et la responsabilité de cette pensée s’étend bien au-dela d’une
réflexion animaliste. Elle a a voir avec toutes les luttes sociales qui concernent des
populations dominées, et donc nécessairement animalisées comme nous le
verrons dans le chapitre suivant.

Deés lors, il apparait assez clairement que les luttes contre les

discriminations interhumaines et la contestation du spécisme partagent des

42



fondements communs, tant par les mécanismes d’exclusion qu’elles dénoncent
gue par les logiques de hiérarchisation qu’elles cherchent a déconstruire. Ces
combats convergent donc vers une remise en question des cadres idéologiques
légitimant la domination, qu’elle vise des populations humaines ou non humaines,
et appellent a une transformation profonde des rapports sociaux fondée sur le
refus de toute catégorisation arbitraire et de toute forme d’essentialisation. A cet
égard, lI'intégration croissante de I'antispécisme dans les milieux animalistes nous
parait constituer un préalable indispensable a toute convergence avec les autres
luttes sociales. En effet, seule une approche pleinement antispéciste semble
susceptible d’inscrire la cause animale dans un projet politique émancipateur plus

large, ouvrant la voie a une solidarité interespéeces.

43



Chapitre 2

2. Des obstacles a la convergence des luttes en dépit d'intéréts

communs, illustration au travers de I'anticapacitisme

Nous I'avons vu dans le chapitre précédent, les logiques d’exclusion contre
lesquelles se bat I'antispécisme semblent également faire office de justification a
diverses oppressions, en téte desquelles le racisme et la misogynie. Par ailleurs, la
littérature faisant état d’une forme de continuité entre le spécisme et I'adhésion
aux idées discriminatoires envers certaines populations humaines, on pourrait
s’attendre a une affinité naturelle entre les mouvements s’y opposant. Pour
autant, dans les faits cette convergence peine souvent a se concrétiser.

L'exemple des relations entre antispécisme et anticapacitisme est, a ce
titre, particulierement éloquent en ce que ces deux luttes partagent une forte
proximité conceptuelle, et se rejoignent sur leur aspiration a une refonte des
systemes de valeurs et de pensée dominants. C’'est d’ailleurs ce qui améne Sunaura
Taylor a affirmer que « nous n’obtiendrons jamais la libération des populations
handicapées sans celle des animaux — I'une et I'autre sont liées » (2019 : 180). Des
lors, on peut s’étonner qu’en dépit de telles convergences, il n’existe qu’un
rapprochement limité entre ces deux mouvements.

Dans ce chapitre, nous nous intéresserons donc a ce paradoxe, qui nous
semble incarner d’'une maniere particulierement frappante les tensions entre la
convergence théorique entre I'antispécisme et les autres luttes sociales, et leur
difficile articulation. Nous commencerons donc par souligner les éléments
générant une proximité particuliere entre anticapacitisme et antispécisme, avant

d’analyser les freins entravant leur union effective.

44



2.1. Introduction a la lutte antivalidiste ou anticapacitiste

2.1.1. Clarifications sémantiques

Les termes « validisme » et « capacitisme » constituent deux tentatives de
traduction du concept d’ableism généralisé aux Etats-Unis et au Royaume-Uni a
partir des années 1970. On doit son apparition au mouvement des droits des
personnes handicapées qui, dans le sillage du mouvement des droits civiques des
années 1960 aux Etats-Unis, a commencé a lever le voile sur la discrimination subie
par les personnes en situation de handicap (Levi, 2006 : 1). Cette émergence
s'inscrit dans un mouvement plus large de contestation des oppressions
systémiques au travers des luttes féministes, antiracistes, en faveur des droits des
homosexuel-les, etc. Celles-ci ont contribué a déplacer I'analyse des
discriminations d’une perspective individuelle vers une critique des structures de
pouvoir. Parallelement, le modeéle social du handicap, développé notamment au
Royaume-Uni, remet en cause I'approche médicale dominante en montrant que le
handicap résulte moins de la déficience que des barrieres institutionnelles,
économiques et culturelles qui entravent I'autonomie et I'acces aux droits (Oliver
etal.,, 2012 : 18-21).

Aussi, I'ableism désigne selon Fiona Campbell (2001) le « réseau de
croyances, de processus et de pratiques qui contribuent a produire une norme
corporelle, correspondant a des caractéristiques spécifiques mais qui se trouvent
projetées comme la maniéere d’étre parfaite, typique de I'espéce et finalement la
seule pleinement humaine. Le handicap est alors présenté comme une forme
altérée d’humanité ». Il s’agit donc d’un systéeme établissant une dichotomie
hiérarchisée et oppressive entre les étres selon leurs capacités physiques,
intellectuelles et affectives. En résulte une opposition entre, d’une part, les
personnes valides dont le corps et I'esprit correspondent a une norme sociétale

préétablie (species-typical functioning), a savoir la possession d’un corps en bonne

45



santé et d’une intelligence neurotypique® et, d’autre part, les personnes invalides
(Campbell, 2019 : 147). Ces derniéres transgressent les normes validistes des lors
que leur corps ou leur esprit s’écartent des standards de I’humanité, les reléguant
a une position marginalisée et souvent stigmatisée au sein de la société (Stiker dans
Puig, 2023 : 7-15). De fagon souvent inconsciente, ce systeme améne a
I'infériorisation et au déclassement des individus invalides; un statut qui peut donc
découler de circonstances diverses, allant des troubles psychiques au grand age.
Aussi, les personnes en situation de handicap constituent la premiére minorité de
la planete : le Rapport Mondial sur le Handicap de I’'Organisation Mondiale de
Santé estimait a plus d’un milliard le nombre d’humain-es vivant avec un handicap
en 2010, soit environ 15% de la population mondiale. Il s’agit d’'un chiffre en
augmentation perpétuelle en raison, notamment, de l|’accroissement de la

prévalence de certaines maladies chroniques et du vieillissement de la population.

Si les termes « capacitisme » et « validisme » se réferent théoriquement au
méme mécanisme oppressif, ils prévalent respectivement au Québec et dans la
francophonie européenne. Par ailleurs, le capacitisme s’inscrit dans une approche
davantage intersectionnelle du handicap puisqu’il a été mobilisé initialement par
les mouvements des « femmes handicapées » (a l'intersection du féminisme et du
handicap) et a ensuite été largement repris par la sphére académique afin
d’analyser les liens entre I'oppression des personnes non valides et celle liée a
I'appartenance de classe ou a I’hétéropatriarcat par exemple (Revillard, 2022).
Quant au validisme, il est souvent préféré dans les contextes militants et entretient
des affinités notables avec la remise en question du capitalisme. Ainsi, des
auteur-ices tel-les que Markos Zafiropoulos inscrivent la domination des personnes
en situation de handicap dans des rapports de classe, considérant que cette

domination est en grande partie le résultat du systeme capitaliste qui valorise

30 Le terme neurotypique désigne les individus dont le fonctionnement neurologique est considéré
comme conforme a la norme, par opposition au terme neuroatypique qui regroupe notamment les
personnes autistes ou ayant un trouble du déficit de I'attention.

46



avant tout la productivité. Le chercheur établit méme un continuum immédiat
entre handicap et exploitation par le capitalisme (Zafiropoulos, 1981 : 10):
« L'enfermement asilaire laisse place a la discipline du travail a la chaine. Une
nouvelle technologie politique de contréle des arriérés mentaux est née ».

En ce qui concerne les liens entre ableism et spécisme, le terme
« capacitisme » nous apparait plus pertinent dés lors qu’il insiste sur la relation
entre capacités et infériorisation. En effet, comme nous le verrons dans les
prochains paragraphes, le spécisme est intrinsequement lié au capacitisme en ce
gu’il est régulierement légitimé par des critéres validistes. Sunaura Taylor décrit ce
phénomene dans son livre, Pauvres bétes: animaux et handicapés, méme

combat ? :

Pour justifier la domination des humains sur les animaux, on compare presque
toujours les facultés et les caractéristiques des uns et des autres. A nous le langage, la
rationalité, les émotions complexes, la bipédie et les pouces opposables. Aux animaux
rien de tout cela, si bien que leur existence ne releve pas de notre responsabilité
morale, donc nous pouvons les dominer et les utiliser. Mais n’est-ce pas validiste de
décréter que les animaux valent moins que nous sur la base de ce qu’ils sont capables

de faire—ou pas ?

Dans ce travail, nous favoriserons donc I"'usage du terme « capacitisme », mais ne
nous y restreindrons pas afin de refléter les multiples facettes de cette lutte

plurielle.

2.1.2. Le handicap, une construction sociale

Afin de saisir les affinités multiples qui lient spécisme et capacitisme, il
convient d’appréhender les soubassements de ce dernier. Pour cela, la
compréhension du handicap en tant que construction sociale et du validisme en

tant qu’idéologie est primordiale.

47



L'une des illustrations de ce phénomene tient au fait que la définition du
handicap demeure sujette a controverse et varie considérablement selon le cadre
culturel, social et historique (Taylor, 2019 : 23). On constate d’ailleurs que ses
contours sont tributaires des limites du corps valide tel qu’il est naturalisé. Aussi,
certaines incapacités sont considérées ou non comme telles dépendamment des
représentations de I'époque (Wendell, 1996 : 16). Dans un entretien sur ses
recherches relatives au validisme, la philosophe Charlotte Puiseux faisait
remarquer que les lunettes ou les lentilles oculaires sont des prothéses qui ont été
naturalisées et qui, des lors, ne sont plus considérées comme telles. Leur usage,
contrairement a celui d’autres prothéses visant a pallier I'absence d’'un membre
par exemple, n’améne donc pas a étre considéré-e comme handicapé-e.

Le handicap provient d’une incapacité a se conformer a un idéal physique,
mais également a un idéal de productivité. En effet, notre perception du handicap
découle notamment des exigences capitalistes qui mesurent la valeur des individus
a l'aune de leur contribution productive (Goodley, 2011 : 114). C'est ce que
Monroe (2018 : 62) résume en ces mots : « Comme les capacités des personnes
ont été pergcues comme non productives dans la société capitaliste, elles ont été
pathologisées pour devenir des objets de contréle social ». Les normes capitalistes
contribuent donc a pathologiser et stigmatiser les non valides. En ce sens, le
validisme s’inscrit donc dans une logique plus large de contréle et d’exclusion des
corps jugés improductifs.

Le fait que le handicap n'existe pas intrinséquement mais résulte de la
marginalisation arbitraire d’une partie de la population s’illustre par I'analyse
structurelle de nos villes et de nos modes de vie. En effet, les zones urbanisées et
les institutions sont généralement peu accessibles aux personnes en situation de
handicap en dépit de I'adoption en 2006 de la Convention des Nations Unies
relative aux droits des personnes handicapées3!. Aussi, I'urbanisme fait peu de cas

des personnes handicapées et les préjugés validistes (au méme titre que les

31 Au 1¢ février 2025, cette convention était ratifiée par 164 pays d’apreés les Nations Unies.

48



préjugés spécistes) dictent I'architecture et la structure de nos logements, rues,
infrastructures et espaces tant publics que privés (Wendell, 1996 : 39-41). Il suffit,
pour le constater, de porter notre attention sur I'importante proportion des
stations de métro qui ne disposent pas d’ascenseur —y compris dans des villes
majeures telles que Montréal ou Paris — ou sur la faible proportion de commerces
dont I'entrée est assurée au travers d’une rampe d’accés. Par ailleurs, les « heures
silencieuses » qui permettent a certaines personnes autistes de faire leurs courses
plus sereinement, sont en cours de généralisation dans les supermarchés francais
et québécois (Etcheberry, 2023; Nicolle, 2019); cela dit, ces initiatives timides se
cantonnent trop souvent a la grande distribution alimentaire. Pourtant, des
ajustements modestes pourraient rendre |'espace public plus accessible, en
particulier dans le cadre scolaire qui, faute d’adaptation, exclue d’office certaines
personnes présentant une hyper- ou une hyposensibilité sensorielle sans
déficience intellectuelle (Foster, 2020 : 25; Kinnaer et al., 2016 : 183-187).

Le message adressé aux personnes en situation de handicap au travers de
I’exclusion structurelle qu’elles subissent est qu’elles « ne sont pas a leur place »
puisque « le monde n’est pas construit pour elles » (Stafford et al., 2022 : 103). Ce
phénomeéne n’est toutefois pas circonscrit a I'architecture, mais s’incarne au
travers de multiples obstacles qui compliquent linclusion des personnes
handicapées. Les processus bureaucratiques et médicaux complexes,
chronophages et onéreux qui sont préalables a diverses accommodations
(scolaires ou professionnelles) aménent parfois les individus a renoncer a prendre
part a certaines activités (Taylor et al., 2020 : 135). Les exemples d’obstacles
quotidiens a I'éducation, I'emploi, I'acces aux loisirs, etc. sont donc légion pour les
personnes en situation de handicap; une situation alarmante qui peine a

s’améliorer en dépit de la mobilisation des collectifs et associations.

Dans l'idéologie validiste dominante, les « étres humains classés dans la

catégorie “handicapé-e” ont donc moins de valeur que les autres et sont considérés

49



comme naturellement inférieurs » (Puiseux, 2022 : 11). Cette discrimination est
également actée au niveau institutionnel par la pathologisation et la subséquente
institutionnalisation®? du handicap (Puiseux, 2022 : 24; Taylor, 2019: 31). Le
Comité des droits des personnes handicapées — I'un des organes spécialisés des
Nations Unies en charge du suivi de la Convention internationale relative aux droits
des personnes handicapées (CIDPH) — a d’ailleurs régulierement alerté sur
I'ostracisation et I’'hétéronomie vécues par beaucoup de personnes handicapées
suite a I'amplification de I'institutionnalisation au détriment de I'inclusion. En dépit
de la publication de lignes directrices sur la désinstitutionalisation, les pouvoirs
publics rechignent souvent a mettre en place des mesures allant dans ce sens (en
particulier en France), soulignant une fois de plus I’'oppression institutionnalisée
dont les personnes handicapées sont victimes (Eyraud, 2024). Cette derniére
s'impose d’ailleurs souvent des I’enfance, reléguant les personnes en situation de
handicap a des centres spécialisés deés leur plus jeune age, et les condamnant a
vivre des « existences paralléles » (Puiseux, 2022 : 24) qui ne font que renforcer
I'invisibilisation du handicap et sa stigmatisation.

Une autre illustration de l'infériorisation politique des personnes en
situation de handicap a a voir avec leur statut économique. En effet, handicap rime
souvent avec précarité : aux Etats-Unis, environ 50% des adultes en situation de
handicap vivaient sous le seuil de pauvreté en 2016 contre 28% de la population
vivant sans handicap selon I’'Organisation Mondiale de la Santé. Loin de faire
exception, cette situation est multifactorielle et résulte notamment du manque
d’accessibilité a la scolarité, puis a 'emploi, ainsi que de frais médicaux souvent
accrus. En France, le montant maximal de I'allocation aux adultes handicapé-es est
inférieur au seuil de pauvreté (INSEE, 2024), scellant non seulement le

désengagement de I'Etat mais également Iinfériorisation des personnes

32 Le terme « institutionnalisation » est employé au sens d’enfermement dans des institutions
spécialisées dans les études critiques du handicap.

50



handicapées qui s’incarne symboliquement dans le fait de ne pas juger nécessaire

de leur accorder un montant suffisant pour vivre dignement.

En révélant la nature construite du handicap (au méme titre que le genre
ou la race), les études critiques du handicap soulévent la responsabilité de
I'idéologie validiste et productiviste, ainsi que celle des pouvoirs publics qui
participent de I’exclusion structurelle des personnes échappant aux canons de
I'étre valide. En résulte une invisibilisation de la premiere minorité mondiale
comme le résume Sarah Fravica dans (V)égaux (2021 : 65) : « la norme des bons
corps et des bons esprits est tyrannique : elle écrase la multitude réelle au profit

d’une humanité fantasmée ».

2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intéréts

communs

Si I'antispécisme et I'anticapacitisme ont longtemps évolué séparément, de
nombreux travaux de recherche soulignent pourtant leurs convergences et les
mécanismes oppressifs conjoints qui les sous-tendent. Dés lors, une alliance de ces
luttes semble non seulement pertinente mais nécessaire afin d’aboutir a I'abolition
des systemes de domination qui oppriment a la fois les non-humain-es et les

personnes en situation de handicap (Taylor, 2019 : 180).

2.2.1. Des oppressions héritées de la méme hiérarchisation anthropocentrée

Le spécisme et le capacitisme sont deux oppressions tres proches
conceptuellement qui tendent parfois a s’entrecroiser. Les personnes en situation
de handicap sont régulierement animalisées et déshumanisées, tandis que les
animaux non humains demeurent soumis a des préjugés capacitistes. Ces préjugés

font d’ailleurs régulierement office de légitimation a [I'exploitation des

51



non-humain-es, dans le prolongement de I’héritage humaniste qui définit
I’humanité par opposition a une animalité percue comme exploitable car lacunaire.
En érigeant des critéres tels que la raison ou l'usage de la parole comme
fondements de I'exceptionnalité humaine, ’humanisme a ouvert la porte au rejet
des Homo sapiens ne répondant pas pleinement a ces standards.

C’est donc bien ce dualisme qui est a I'origine de I'animalisation aujourd’hui
subie par les personnes en situation de handicap. Ainsi, en les plagant en périphérie
de I'humanité, nos sociétés autorisent et banalisent leur marginalisation et leur
réification. Tant que cette hiérarchisation demeure, le risque de déshumanisation
persiste pour toutes les minorités. La frontiére entre I’humain et I'animal étant
mouvante et idéologiqguement construite, elle expose en permanence les
personnes handicapées au risque d’exclusion. Dans ces conditions, il n’est pas
surprenant que plusieurs chercheur-euses concerné-es par le handicap fassent
figure de pionnier-éres dans l'analyse croisée du spécisme et du validisme
(Anthony Nocella, Daniel Salomon, Mel Y. Chen et Sunaura Taylor pour ne citer
gu’elles-eux), plaidant pour une déconstruction conjointe de ces oppressions.

Si I'on considére le spécisme comme une forme de capacitisme, alors
I’abolition de ce dernier ne pourra faire I’économie d’une remise en question du
systeme spéciste. Des lors, combattre le validisme implique de questionner les
fondements spécistes des sociétés occidentales, et la conception restrictive de

I’humanité qu’ils imposent.

Ces deux oppressions ont également en commun leur légitimation par des
idéologies enracinées dans des structures de pouvoir hiérarchisant les vies en
fonction d’attributs neurotypiques, validistes et productivistes. A cet égard, elles
découlent du méme anthropocentrisme : un systeme de pensée plagant I'humain
valide et neurotypique au centre de toute chose, ostracisant tout étre s’éloignant
de cette norme. Bénéficiant d’une naturalisation encouragée par la culture

humaniste, ces idéologies ont progressivement été hissées au rang de vérités

52



universelles. La formule de Florence Burgat qui souligne que la philosophie spéciste
a « pactisé avec le sens commun » (Burgat, 2006 : 26) pourrait ainsi tout aussi bien
étre appliquée au validisme. Ces deux oppressions ont donc imposé leurs critéres
subjectifs en tant qu’étalons de référence naturalisés3.

Le questionnement de ces deux idéologies suppose donc une analyse
critique de notre systeme de valeurs, ainsi que la déconstruction de préjugés
souvent inconscients. Aussi, le caractére artificiel et socialement construit du
handicap peut paraitre surprenant au premier abord; de méme que la nature
arbitraire de la discrimination sur la base de I'espéce. On peut a la fois suspecter
gue cet obstacle participe des difficultés de I'antispécisme et de I'anticapacitisme
a étre audibles en dépit du grand nombre d’individus concernés3*, et imaginer

gu’un tel point commun les rapproche.

2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain-es et des

individus handicapés : des mécanismes oppressifs proches

Dans la continuité de la naturalisation idéologique du spécisme et du
capacitisme, leurs revendications sont régulierement invisibilisées. Concernant les
personnes handicapées, cette invisibilisation a d’ailleurs été condamnée en France
par un rapport de la Commission Nationale Consultative des Droits de I’'Homme
(CNCDH) datant de 2023. La perpétuation de stéréotypes et de préjugés

discriminatoires porte une large responsabilité dans cette situation, un enjeu

33 De la méme maniére que la société valorise davantage une vie humaine qu’animale, elle
dévalorise les existences des personnes en situation de handicap comme l'illustre leur exclusion
d’une pleine participation a la société.

34 Entre 15 et 20% de la population mondiale vivrait avec un handicap dépendamment des
estimations (Ministere de I’Agriculture et de la Souveraineté Alimentaire, 2024; Organisation
Mondiale de Santé, 2010). Parallelement, a 'échelle mondiale ce sont 85 milliards d’animaux
terrestres qui sont tués annuellement (Gancille, 2024 : 13); ce a quoi il faudrait ajouter 78 a 171
milliards de poissons d’élevage, un chiffre qui n’inclut méme ceux qui sont péchés (Mood et al.,
2023 :14).

53



auquel les gouvernements tardent souvent a s’atteler, quand ils n’y jouent pas un
role actif (Observatoire du validisme en politique, 2024).

Les mouvements antispécistes, souvent considérés comme « les orphelins
de la gauche » (Kymlicka, 2024 : 36-37), subissent le méme genre d’invisibilisation
et voient leurs revendications fréquemment reléguées au second plan quand elles
ne sont pas totalement invisibilisées ou stigmatisées (Kymlicka, 2014 :1-2;
Sanbonmatsu, 2011: 13-20). Ce phénoméne commun d’invisibilisation est
notamment lié a la « ségrégation partielle ou totale » dont sont la cible tant les
personnes handicapées que les non-humain-es (Observatoire du validisme en
politique, 2024). En effet, I'institutionnalisation des personnes en situation de
handicap et leur mise a I’écart — intentionnelle ou non — des espaces et de la vie
publique, participent a leur exclusion et renforcent leur invisibilisation.

Quant aux non-humain-es, leur invisibilisation est tellement naturalisée
gu’elle peut paraitre moins évidente au premier abord, mais elle devient manifeste
des lors que I'on analyse les mécanismes oppressifs les concernant. Les animaux
d’élevage dominent largement la biomasse totale des mammiféres terrestres,
dépassant de loin les étres humains (630 Mt contre 390 Mt) (Greenspoon et al.,
2023 : 1). Toutefois, ces animaux sont quasiment absents de nos paysages; et pour
cause puisque qu’en France, 60% des animaux d’élevage vivent concentrés dans
seulement 3% des exploitations agricoles (Greenpeace, 2023 : 8). Aussi, a I'échelle
mondiale prés des trois quarts des animaux d’élevage sont enfermés dans des
élevages industriels3®; un chiffre qui atteindrait 99% aux Etats-Unis en 2017
(Ritchie, 2023). Quant aux non-humain-es évoluant a I'état sauvage, leur nombre
décroit a une vitesse alarmante en raison du peu de cas que nous faisons de leurs
conditions d’existence (WWF International, 2022: 32-46). Nos sociétés

contemporaines les invisibilisent a tout point de vue; que ce soit au travers de

35 Ici, la définition d’un « élevage industriel » correspond a celle des Animal Feeding Operations
(AFQOs), c’est-a-dire des exploitations ou les animaux sont confinés pendant au moins 45 jours sur
une période de 12 mois. Toutefois, le confinement strict constitue la norme pour la plupart des
non-humain-es, en particulier les oiseaux, les cochons et les poissons.

54



I'architecture, de I'urbanisme ou de nos modes de vie qui ne laissent aux animaux
sauvages que deux options : s’adapter ou périr3® (Soron, 2011 : 58-59). Enfin, bien
gu’ils jouissent souvent de privileges inaccessibles aux précédents, les animaux
domestiques n’échappent pas a ce phénomene. Leur existence est généralement
conditionnée par les attentes humaines, les rendant invisibles en tant qu’individus
singuliers. Nos habitudes tendent aussi a les effacer, les moulant sur des roles
prédéfinis et occultant les conditions de leur épanouissement3’. Dés lors, de
nombreux processus discriminatoires et/ou oppressifs a leur endroit sont
banalisés, et trahissent la nature accessoire des animaux domestiques : leur
présence est proscrite dans de nombreux lieux de vie comme certains logements
ou commerces®, leur euthanasie ou abandon pour des motifs accessoires sont
courants, nos modes de vie ne sont pas adaptés a leur présence®, etc. (Soron,
2011:61).

La ségrégation subie a la fois par les non-humain-es et par les personnes
handicapées illustre a quel point ces deux groupes font les frais d'une
hiérarchisation naturalisée ou certaines vies sont jugées dispensables. Ces
mouvements partagent donc un combat contre des discriminations systémiques et
banalisées, et convergent dans leur aspiration a la déconstruction de mécanismes
d’exclusion souvent inconscients et profondément enracinés dans les structures

sociales. Deés lors, repenser ces oppressions de maniére conjointe ne reléve pas

36 Les exemples de ce phénomeéne sont légion : nous adaptons les limites de vitesse sur les routes
aux besoins humains (nous ralentissons dans les villes mais pas dans les foréts, causant de
nombreux décés non humains), cléturons nos parcelles, tondons nos pelouses, rasons nos haies,
etc. Ces comportements compliquent I’existence de nombreux animaux non humains quand ils ne
leur coltent pas la vie, mais demeurent habituels en raison de I'invisibilisation de ces populations
et de leurs besoins vitaux (considérés comme absolument secondaires).

37 Le terme « animaux de compagnie » trahit cette vocation utilitaire de I'animal qui existe pour
apporter de I'affection dans des instants prédéfinis (le soir au retour du travail par exemple, mais
pas durant les journées dédiées a la productivité) mais n’existe pas pour lui-méme.

38 On imaginerait mal interdire la présence d’enfants bien qu’ils soient souvent plus bruyants et
destructeurs.

39 Rares sont les lieux de travail qui tolérent la présence des animaux de compagnie, obligeant
régulierement leurs propriétaires a les laisser seuls des journées entieres, sans possibilité pour
certaines espéces (les chiens par exemple) de faire leurs besoins ou de s’extraire de |'espace clos
dont ils sont prisonniers.

55



seulement d’un rapprochement stratégique, mais d’une nécessité pour

déconstruire les fondements mémes de la hiérarchisation des étres.

2.2.3. Critigue du modele social productiviste et remise en question de

I'imaginaire capacitiste

La remise en cause de la productivitt comme barometre de valeur
rapproche également ces deux luttes. En effet, le systéme capacitiste
hégémonique améne a une vision des étres vivants, mais également de
I’environnement, qui est basée sur les facultés, et qui attribue de la valeur sur la
base de ce que chacun-e est en mesure d’apporter en termes de valeur
économique (Wolbring, 2011 : 2). Ce phénomeéne a amené plusieurs auteur-ices a
souligner la codépendance du capacitisme et du spécisme (Richter, 2019 : 107;
Taylor, 2019 : 37). Aussi, leur contestation conduit presque inexorablement a celle
du systéme capitaliste puisque « le concept contemporain du modeéle social du
handicap [..] lie la désignation de « handicap » a I"’économie capitaliste »
(Campbell, 2019 : 142). Fiona Kumari Campbell (2019 : 147-148) parle d’un
« imaginaire capacitiste » sur lequel repose I'ordre social et qui s’incarne dans la
conviction commune que chaque citoyen-ne prend part a la « productivité de la
multitude » (Hardt et al.,, 2005 dans Campbell, 2019 : 147). Ceux-elles qui ne
peuvent pas prendre part a ce contrat social sont donc considéré-es comme
déficient-es et handicapé-es. Cet ordre de valeur amene également au mépris des
non-humain-es et a leur désindividualisation : iels existent pour ce qu’iels
produisent, généralement a leurs dépens et au prix de leur vie**, Quant aux
animaux libres ou liminaires, ils sont régulierement percus comme de simples
nuisances, voire des obstacles a la création de valeur économique. Ainsi leur

existence est-elle souvent jugée illégitime par les logiques capitalistiques, ce qui

40 Au travers de I'élevage et de la sélection génétique qu’il suppose, mais également d’autres
formes d’exploitation plus insidieuses (brigades cynophiles, équitation, enfermement dans des
Z00s, etc.)

56



contribue a justifier leur « élimination ». Le r6le des animaux non humains dans le
systéme productiviste est donc cantonné a celui d’étres appropriés dont on est
susceptible de tirer profit, ou a celui de figures résiduelles, percues comme inutiles
ou encombrantes car incapables de participer a I'effort de production et dés lors
privées de toute reconnaissance sociale.

Dés lors, le systeme productiviste accentue la désindividualisation des
non-humain-es et des personnes en situation de handicap. En effet, les personnes
handicapées*! disparaissent souvent derriére leur handicap : a un échelon
individuel d’abord puisque la stigmatisation du handicap les y raméne souvent
dans le regard des personnes valides (Coleman Brown, 2013 : 151-152). Les
exemples concrets de l'association Adaptation Sociale et Professionnelle des

Handicapés (ASPH) sont éloquents (2007 : 2-3) :

[...] la personne en fauteuil roulant participant a une discussion, bien que s’exprimant
parfaitement, sera malgré tout pergue avant tout comme handicapée alors méme que

la situation n’est pas objectivement invalidante.

En effet, tout ce qui est naturel et peut étre accompli de maniére routiniére avec un
« normal » devient problématique et demande réflexion avec une personne
handicapée car le handicap a pour particularité de focaliser I'attention de
I'interlocuteur et ainsi la personne handicapée sera généralement percue comme

occupant une position inférieure.

Ce phénomene se retrouve aussi au niveau systémique, notamment via
I'institutionnalisation des personnes handicapées qui acte leur différence et les
extrait de la société des étres pleinement humains.

Les procédés désindividualisants s’appliquent également aux
non-humain-es dont l'individualité est niée au profit de leur appartenance

d’espece; cette derniere déterminant la forme de profit qui pourra étre tirée

41 Dont la valeur intrinséque est réduite a I'aune de leur contribution économique.

57



d’elles-eux. Un*? cochon sera, par exemple, exploité pour sa chair tandis qu’un
vison sera détenu pour sa fourrure (Richter, 2019 : 110-111). Zach Richter (2019 :
111) résume ainsi les liens croisés qui existent entre productivité, spécisme et

capacitisme :

Ainsi, l'institution techno-capitaliste, tant pour les personnes handicapées que pour
les non-humains, est un lieu congu pour empécher ces identités de parvenir a une
existence autonome afin que les machinations du profit puissent se jouer sur leur

corps.*3

Dans le sillage d’auteur-ices comme Richter ou Campbell, il semblerait donc
gue I'antispécisme et I'anticapacitisme ne puissent faire I'économie d’une pensée
antisysteme qui bénéficierait d’une approche conjointe. En effet, ces deux luttes
sociales remettent en cause le systeme capitaliste et la maniéere dont il fagonne un
ordre social hiérarchisé, ou la valeur des individus est conditionnée par leur apport

productif.

2.2.4. « Trio cognitif », I'expression d’un systéme oppressif commun

Selon Joy (2010), les systemes oppressifs sont accompagnés d’un « trio
cognitif » caractérisé par ['objectification, la désindividualisation et Ila
dichotomisation de la minorité concernée (Fantaske, 2019 : 74-75). Tel qu’explicité
précédemment, ce phénomeéne est commun tant au spécisme qu’au capacitisme.
Dans les deux cas, les individus (humains ou non humains) sont réifiés et
fréguemment soumis a des conditions que I'on n’oserait pas imposer a des

humain-es valides**. L’ objectification des personnes en situation de handicap a pu

42 |’emploi de I'article indéfini « un » illustre a dessein cette désindividualisation. Un cochon
revient a dire « n’importe quel cochon ».

43 |’auteur fait notamment référence a la fagon dont le corps médical instrumentalise le corps des
personnes handicapées a des fins de recherche; un point de vue qui sera développé dans les
paragraphes suivants.

44 D’une certaine maniére, c’est comme si la souffrance de ces derniers « comptait plus ».

58



étre perpétuée ostensiblement, comme au travers de leur exploitation dans des
freak shows*, ou plus insidieusement. Leur réification par le regard médical a été
régulierement pointée du doigt, notamment en raison de la facon dont la
médecine tend a les traiter davantage comme des objets de diagnostic et de
traitement que comme des individus dotés de subjectivité (Garland-Thomson,
2009 : 56; Wendell, 1996 : 71). Cela passe également par une forme d’obsession
de la guérison de ce qui serait déficient chez les individus handicapés, au mépris de
leurs expériences et de leur agentivité (Richter, 2019 : 108). Pour ce qui est des
non-humain-es, nos sociétés banalisent leur objectification; les amenant a étre
systématiquement réduit-es a des ressources exploitables, que ce soit pour la
consommation, la recherche ou le divertissement. Aussi, iels sont souvent traité-es
comme des objets sans valeur intrinséque, leur existence se voyant conditionnée
par leur utilité pour I’étre humain (Playoust-Braure et al., 2020 : 116-117).

Quant a la désindividualisation, elle se référe aux procédés
d’essentialisation décrits plus hauts, qui renvoient les personnes a leur handicap
et catégorisent les non-humain-es selon leur espece et leur productivité attendue.
L'usage du terme générique « animaux » pour se référer communément aux
non-humain-es — et ce en I'absence d’une quelconque légitimité biologique —
constitue une autre illustration de leur essentialisation et de la facon dont leur
individualité est systématiquement gommeée. Par ce procédé rhétorique, c’est en
un seul mouvement leur singularité qui est niée —I'intégralité des espéces animales
non humaines se trouvant regroupée sous une seule et unique banniére — et la
supériorité de I’étre humain qui est consacrée (Burgat, 2006 : 25-26).

Enfin, l'ultime critere de ce « trio cognitif », la dichotomisation, consiste en
une forme de catégorisation s’accompagnant de I'assignation d’une valeur
(Fantaske, 2019 : 74). Il s’applique incontestablement a "animal qui se définit
traditionnellement par ses carences : incapacité a raisonner, a construire des

outils, a se projeter dans le futur, etc. Ces déficiences — bien que successivement

45> Que nous approfondirons un peu plus bas.

59



révoquées par I'éthologie — continuent de caractériser I’'animal dans I'imaginaire
collectif, renforcant la séparation hiérarchique entre humain-es et non-humain-es
(Burgat, 2006 : 25-27; Playoust-Braure et al., 2020 : 134-135). Les personnes en
situation de handicap n’échappent pas non plus a cette dichotomisation puisque
la « pathologisation [...] intrinsequement liée au handicap [...] affirme que les
marqueurs du handicap — vulnérabilité, faiblesse, anomalie physique et mentale,
dépendance — sont indésirables » (Taylor, 2019 : 33).

D’apres I'analyse de Joy (2010), le spécisme et le capacitisme relévent donc
de systémes d’oppression structurels dont la parenté conceptuelle et idéologique
permet d’envisager une articulation de leurs stratégies de résistance. Les
approches déployées dans les combats de I'une pourraient nourrir et enrichir

I'autre, offrant ainsi des perspectives intéressantes et intersectionnelles.

2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses a

certaines crises contemporaines

L’antispécisme et la lutte contre le validisme ont donc de nombreux intéréts
communs, découlant notamment de la proximité conceptuelle des idéologies que
ces mouvements visent a combattre. C’est pourquoi il semblerait que, au-dela des
bénéfices que ces mouvements tireraient du regroupement de leurs efforts,
I’abolition de I'une de ces idéologies ne puisse s’affranchir de I'abolition de 'autre.
En effet, le spécisme étant une forme de capacitisme, son abolition suppose de
sortir de la société validiste. De méme, la structure spéciste devra disparaitre pour
mettre fin au capacitisme puisqu’elle en constitue un outil idéologique au travers
de l'animalisation, de la hiérarchisation, etc. Une approche véritablement
émancipatrice exigerait une lutte conjointe, s'attaquant simultanément aux
fondements du spécisme et du capacitisme, et reconnaissant que leur persistance

individuelle perpétue des discriminations réciproques.

60



Une véritable refonte de notre systéme de valeurs occidental s’impose —
aux antipodes de I’héritage humaniste, hiérarchique et dualiste — afin de valoriser
I'altérité et d’accueillir favorablement les variations inter et intra-especes. Un tel
changement de point de vue porterait en lui le potentiel d’ouvrir des perspectives
émancipatrices pour les étres humains, qu'ils soient valides ou non, ainsi que pour
les non-humain-es. Les perspectives des personnes neurodivergentes, par
exemple, offrent une vision alternative du monde et proposent de nouvelles grilles
de compréhension de notre environnement (Salomon, 2010: 48-49). Ces
nouveaux éclairages sont d’autant plus pertinents qu’ils constitueraient de
précieux outils pour faire face aux défis posés par la crise écologique. Le « temps
crip?® » notamment, questionne les normes temporelles établies par la société
capitaliste, qui naturalisent un rythme artificiel reposant sur l'efficacité et la
productivité (Postone, 2009 : 300-302). Ce concept — provenant des études
critiques sur le handicap et la neurodiversité — reconnait et valorise les rythmes de
vie différents, généralement plus lents, que les personnes handicapées peuvent

expérimenter tel que l'illustre Taylor (2019 : 163-164) :

Cette expression regroupe autant de réalités qu’il y a d’individus et prend en compte
le fait que nous vivons a des rythmes différents, que notre perception du temps est
déterminée par notre expérience et nos facultés. [...] Etre handicapé, c’est avoir une
autre appréhension de la marche du temps, du progres, parfois méme de la durée de
la vie. Si le temps peut varier de maniére aussi radicale pour celles et ceux d’entre
nous qui sont plus lents [...] alors dans quelle mesure faut-il repenser le concept de

temporalité [...] ?

Le « temps crip » préfigure une voie vers la critique du capitalisme, et ce dans une
perspective inclusive qui ne se limite pas aux frontiéres de I'espéce puisque « on

passe sans difficulté du temps crip a ce que I'on pourrait appeler le temps animal »

46 | e terme crip constitue une réappropriation du mot crippled (handicapé-e), initialement employé
de fagon péjorative pour désigner les personnes handicapées.

61



(Taylor, 2019 : 164). En effet, le temps animal — au travers de ses rythmes
indépendants des impératifs économiques humains — met en lumiére la violence
de I'appropriation capitaliste des corps, qu’ils soient humains ou non humains. Ces
temporalités proposent donc un rythme davantage aligné sur les besoins
intrinséques des individus, et soulignent la maniere dont le capitalisme structure
en profondeur I'existence des étres vivants en les intégrant a un systeme de

production régi par des impératifs de profitabilité.

Ici encore, le caractere subversif de I'antispécisme et de I’anticapacitisme
transparait, ainsi que leur potentiel révolutionnaire engendré par Ila
déconstruction profonde que ces mouvements exigent. Aussi, bien que, comme
nous le verrons plus loin, de nombreux obstacles entravent la convergence de ces
luttes, leur dépassement semble essentiel a I'obtention de progrés durables. Une
approche unifiée permettrait également d’obtenir des avancées profitant a
d’autres luttes; en particulier en ce qui concerne la refonte de notre systeme de
valeurs hiérarchique qui dessert d’autres groupes marginalisés (raciaux, de genre,
etc.) comme nous I'avons vu dans le chapitre précédent.

Les perspectives singulieres communes amenées par ces mouvements sont
autant d’outils questionnant, par exemple, une idéologie aussi hégémonique que

le capitalisme qui concourt a la domination de multiples groupes sociaux.

2.3. Les freins a [larticulation de la lutte antispéciste avec

I'anticapacitisme

Si I'antispécisme a entretenu trés tot des liens avec diverses luttes sociales
telles que I'antiracisme ou I'anarchisme, son rapprochement avec les mouvements
anticapacitistes a été entravé par diverses spécificités historiques. Ces dernieres
ont parfois abouti a un véritable rejet de I'animalisme par les militant-es en faveur

des droits des personnes handicapé-es. Cette situation est d’autant plus

62



surprenante que, comme nous l'avons vu précédemment, I'antispécisme et
I'anticapacitisme reposent sur des fondements théoriques convergents et
déconstruisent des mécanismes d’exclusion similaires. Dans ce chapitre, nous
examinerons donc les divergences stratégiques et les incompréhensions mutuelles

ayant retardé leur alliance.

2.3.1. Dévalorisation au travers de l'usage d’une rhétorique animalisante et

rejet subséquent de I'animalité

Nous l'avons vu, le systéme dualiste légitimé par I'héritage culturel
occidental a durablement lié capacitisme et spécisme. En effet, si la rhétorique
établissant un clivage entre I'humain et ‘animal (au mépris de toute réalité
biologique) a permis d’assurer I'essentialisation de ce dernier et la |égitimation de
son exploitation, ce processus a également régulierement été employé pour
justifier d’autres systémes oppressifs. Le capacitisme n’est pas en reste, et pour
cause, puisque —dans le sillage de la tradition humaniste — la supposée supériorité
de I’étre humain a systématiquement été justifiée sur la base de caractéristiques
dont il aurait le monopole (le langage, la conscience, la bipédie, etc.).
L’établissement de tels criteres d’inclusion suit donc une logique validiste,
naturalisant certains critéres entendus a tort comme constitutifs de I’étre humain,
et courant le risque d’exclure certains individus humains (Monroe, 2018 : 64). A
ces mécanismes s’ajoute une exotisation des corps handicapés qui, en particulier
dans I’Europe et les Etats-Unis du XIX® et du début du XX siécles, a amené a leur
animalisation et exploitation. En effet, il s’agit de I’Age d’or des Freak shows*” qui
exhibaient souvent des personnes handicapées (mentalement ou physiquement)
aux coOtés d’individus racisés, indigénes et d’humain-es ou non-humain-es aux
physiques hors-normes (Taylor, 2019 : 129-138). L’animalisation jouait un role

central dans ces attractions foraines comme I'explique Taylor (2019 : 130) :

47 Des spectacles de monstres.

63



Elle avait pour fonction de frapper les esprits en transgressant les catégories et
distinctions auxquelles le public était habitué, avec force subterfuges et effets
théatraux, mais aussi de légitimer le racisme scientifique, lI'impérialisme, la

colonisation et la peur du handicap.

Aussi, les corps échappant a la norme étaient présentés comme figurant a la lisiéere
entre humanité et animalité, comme en témoignent les surnoms aguichants
donnés a certain-es freaks*® (Adams, 2001 : 7). L'un des exemples les plus connus
demeure sans doute celui de Joseph Merrick, un homme souffrant d’'une maladie
génétique induisant d’importantes déformations qui fut exhibé en Europe sous le
nom d’Homme Eléphant (Cohen, 1988 : 781). Bien que certain-es freaks ont pu
jouer de leur animalisation a leur avantage afin d’attirer les foules, leur exploitation
par des forain-es peu scrupuleux-ses fut répandue, en particulier en ce qui
concerne les personnes souffrant de handicaps mentaux (Johnson, 2020 : 61).
L'instrumentalisation de ces individus fut notamment permise par leur
préalable animalisation. Dans le contexte occidental qui réifie les non-humain-es
et les réduit a une catégorie envers laquelle nous n’avons que d’infimes devoirs®,
il n’est pas étonnant que I'animalisation de certaines catégories d’étres humains
ouvre la porte a un traitement similaire. Malheureusement, I'animalisation des
personnes en situation de handicap est encore une pratique trés courante; une
situation assez peu surprenante compte tenu du fait que la domination de I'étre
humain sur les autres espéces est de nature hiérarchique, basée sur des criteres
de performance qui « circonscrivent la communauté morale » (Jenkins, 2020 : 96).
Dés lors, les personnes non conformes a I'image de I’humain normatif (homme
blanc hétérosexuel et sans handicap) sont considérées comme moins humaines et

couramment animalisées. C'est sans doute pour cette raison que les insultes

48 Monstres.
49 permettant leur vente, achat, etc. tels des objets sans subjectivité propre.

64



animalisantes accompagnent presque invariablement I'expérience du handicap°.
Taylor (2019 : 129-130), constatant qu’elle était régulierement comparée a un
singe en raison de sa démarche, a interrogé d’autres personnes handicapées sur

leur expérience :

Je suis inondée de réponses. Tout un bestiaire s’ouvre alors a moi : on me parle de
pattes de grenouille, de pingouin qui se dandinent, de nageoires de phoque et de bras
de singe. [...] Une amie m’a raconté que dans son enfance, sa mére lui disait qu’elle

avait une allure de chameau.

L'exclusion de la société et la discrimination que subissent les individus
handicapés s’expliquent également par le fait qu’il arrive que certains de leurs
comportements rappellent I'animalité. Un phénomeéne hétérodoxe dans un
contexte ol la société nous apprend a gommer colte que co(ite cette animalité
qui nous embarrasse, nous ramenant inéluctablement a notre qualité d’animal
humain. Cette situation est examinée par Playoust-Braure et Yves Bonnardel qui

analysent ainsi les ressorts de la société spéciste (2020 : 151) :

Il ny a pas un acte de la vie quotidienne qui n’ait été forgé par une éducation
humaniste, c’est-a-dire un dressage a I’humanité, une discipline fondée sur la maitrise
incessante de son corps et de ses manifestations. Nous mettons en ceuvre une
multiplicité de dispositifs de contréle et de mise en scéne de nous-mémes. Notre
animalité doit étre insoupgonnable. [...] Nous avons été formés par I'impératif de non
animalité dans nos envies, nos golits et nos dégolts, notre facon de marcher,
d’éternuer, de bailler, de nous tenir, de bouger tout membre, d’ouvrir la bouche, de
nous secouer, de nous déplacer.. Chaque transgression apporte son lot de

réprobation sociale.

50 En particulier le handicap physique.

65



Dans ces circonstances, on comprend aisément que les comportements
induits par certains handicaps dérangent. C'est d’ailleurs ce que décrit Sunaura
Taylor lorsqu’elle révele la facon dont I'arthrogrypose, une maladie héréditaire
avec laquelle elle est née, 'améne a se mouvoir. Dans Pauvres Bétes (2019 : 144),
elle décrit notamment I'usage transgressif que son handicap I'améne a faire de sa
bouche, alors gu’elle la substitue a ses mains et l'utilise pour extraire diverses
affaires de son sac en public. Un tel comportement peut susciter un malaise, d’'une
part parce que la culture occidentale associe la bouche a la sexualité chez les
humain-es, et d’autre part parce que son usage comme outil de préhension renvoie
a I'animalité.

Dans le contexte dualiste décrit précédemment, il existe un danger
permanent d’animalisation, menacant de s’abattre sur tous-tes celles-eux qui
oseraient, par leur existence, contredire « la logique de I'unité du genre humain et
sa pureté » (Le Bras-Chopard, 2020 : 244) en n’incarnant pas les caractéristiques
distinctives humaines. Les luttes antivalidistes n’ont donc eu de cesse de
revendiquer le fait que les personnes handicapées sont pleinement humaines et,
deés lors, devraient avoir acces aux mémes droits que leurs compatriotes. Aussi, il
n’est pas rare de voir apparaitre des pancartes allant dans ce sens dans les
manifestations antivalidistes, portant par exemple le slogan « | am a person »°L,
L'affirmation de ['humanité et le rejet consécutif de [I'animalité sont
particulierement puissants en ce qui concerne les handicaps mentaux en raison de
la « zone grise morale » (Warren, 2009 : 14) a laquelle les individus souffrant de
handicaps mentaux séveres ont pu étre relégués par certain-es penseur-euses
(Jenkins, 2020 : 98). Cette situation a contribué a faire de la lutte contre le
validisme une lutte éminemment spéciste, qui tend souvent a réaffirmer une vision
anthropocentrée de I'ordre social. Il existe bien slr des divergences au sein de ce
mouvement; cela dit, loin de contester la vision binaire et oppressante du

spécisme, la stratégie majoritaire des antivalidistes a généralement consisté a

51 Je suis une personne.

66



mettre en avant l'appartenance des personnes handicapées au groupe des

dominant-es.

2.3.2. Peter Singer, un pionner de I'antispécisme au détriment de la lutte

contre le capacitisme

De la méme maniére, les luttes antispécistes ont parfois été menées en
négligeant les luttes antivalidistes. C'est en particulier le cas de Peter Singer, 'un
des philosophes antispécistes les plus connus du grand public, en raison de la
singularité de son approche. En 1975, il publie son ouvrage emblématique, La
Libération animale, dans lequel il appligue — comme nous I’'avons abordé dans le
chapitre précédent — les principes utilitaristes de la philosophie morale aux
animaux non humains. Singer pense donc que la moralité de nos actions découle
de leurs conséquences, dans la lignée de Jeremy Bentham (1748-1832), souvent
considéré comme le pére de l'utilitarisme, qui avait également été I'un des
premiers a évoquer la nécessité de tenir compte des intéréts des non-humain-es
(Bentham, 2011 : 325).

Dans La Libération animale, Singer argumente que le simple fait d’étre
doté-e de sensibilité (capacité a souffrir et a ressentir du plaisir) est suffisant pour
gu'un étre mérite une considération morale. Il soutient que cette capacité doit étre
le critére central de notre considération éthique, indépendamment de |'espéece, et
gue la fixation de tout autre critére serait arbitraire et injuste (Singer, 2015 : 76).
Par conséquent, « il faut accorder autant de considération a la souffrance d’un
animal qu’a la souffrance similaire d’'un humain » (Jeangéne Vilmer, 2018 : 92). Si
Singer s’en tenait a ces arguments, il aurait un raisonnement éminemment
antivalidiste, insistant sur la nécessité de décorréler considération morale et
capacités (cognitives ou autres), a contre-courant de la tradition humaniste

occidentale. Cependant, I'auteur ajoute une subtilité : il affirme que toutes les vies

67



n’ont pas la méme valeur et, au travers d’un raisonnement teinté de capacitisme
et d’anthropocentrisme, ajoute que c’est la possession de certaines capacités
cognitives (conscience de soi, capacité a se projeter dans |'avenir et a construire
des relations sociales relativement complexes, etc.) qui détermine cette valeur
(Singer, 2015 : 94). Dans la lignée de ce raisonnement, c’est également sa définition
du concept de personne qui lui a valu les foudres des mouvements antivalidistes.
Dans Practical Ethics®? (1993 : 87), Singer propose la définition suivante : « un étre
rationnel et conscient de lui-méme », excluant certain-es humain-es — tel-les que
les personnes ayant un « handicap mental congénital » — au profit de certain-es
non-humain-es. Le philosophe reconstruit donc une vision dualiste et hiérarchique
des étres vivants, notamment lorsqu’il exploite cette définition pour déterminer
guelles sont les vies dont la perte est la plus grande.

Son usage récurrent de l'argument des cas marginaux, partagé avec
d’autres penseur-euses de I'éthique animale tel-les que Tom Regan, a également
été reproché a Singer (Salomon, 2010 : 51). Cet argument est régulierement
employé par le philosophe pour mettre en évidence l'incohérence des
détracteur-rices de la cause animale qui, pour se défendre d’étre spécistes,
justifient le respect accordé exclusivement aux étres humains par leur supposée
possession exclusive de facultés cognitives supérieures, présentées comme
indispensables a I'exercice des droits et devoirs sociaux. Cela dit, ce raisonnement
comporte d’importantes failles qu’exploite I'argument des cas marginaux de
Singer. D’abord, si les capacités cognitives sont nécessaires a I'attribution de droits,
alors ceux-ci devraient étre réservés aux étres humains disposant d’'un degré
d’intelligence spécifique. Bien que certain-es intellectuel.les comme Thomas
Hobbes adherent a cette option (« pour les faibles d’esprit, les enfants et les fous,
il n’est pas de loi, pas plus que pour les animaux »), celle-ci est peu conforme aux
exigences morales de notre société (Jeangene Vilmer, 2018 : 28-29). En découle le

constat de Singer selon lequel les capacités cognitives ne peuvent conditionner

52 Traduit en frangais sous le titre Questions d’éthique pratique.

68



I'inclusion dans notre cercle de considération morale, sans quoi il faudrait en
exclure certains cas marginaux (Reus, 2023 : 222; Singer, 2019 : 92-93). Singer
énumere ensuite, au travers d’'une analyse empreinte de capacitisme et dévoilant
une conception trés négative du handicap, ces cas marginaux se situant en
périphérie de I'humanité si I'on suit la logique des détracteur-rices de la cause
animale. Cette démonstration a suscité d’'importantes critiques, en particulier de
la part des penseur-euses antivalidistes qui ont pu craindre un nivellement vers le
bas et une régression des droits des minorités marginalisées. Dans la méme lignée,
on peut regretter que cet argument instrumentalise une population fragilisée, dont

I’acces au droit est déja régulierement bafoué (Jeangene Vilmer, 2018 : 30).

Sunaura Taylor — penseuse antivalidiste et antispéciste — décrit en
profondeur les obstacles dressés par Peter Singer entre les deux luttes qu’elle
défend. Son analyse incarnée met en lumiére I'existence de biais capacitistes tres
récurrents dans les travaux de Singer. D’abord, I'autrice fait remarquer que Singer
évoque tres souvent le handicap dans ses argumentaires, en dépit de la
connaissance tres restreinte, négative et stéréotypée qu’il a de ce sujet (a I'image
de la société validiste dans laquelle nous évoluons). Aussi, Singer prend pour acquis
le fait qu’une vie sans handicap serait plus épanouissante et satisfaisante que
I'inverse. Il décrit les personnes présentant des handicaps comme des individus
diminués et en souffrance, alimentant la vision péjorative du handicap contre
laguelle les mouvements anticapacitistes s’efforcent de lutter. Le philosophe, qui
argumente en faveur d’'une dé-essentialisation des animaux, applique pourtant ce
méme procédé aux personnes handicapées. Ainsi, il englobe régulierement des
personnes présentant des affections tres variées sous des termes excessivement
larges tels que « handicap lourd » ou « lourdement handicapés » (Taylor, 2019 :
162). L'auteur utilise également certains termes trés dénigrants dans La Solidarité

53

animale (2015 : 90), comme « légume humain »>3, et oppose les personnes

53 Entre guillemets dans le texte.

69



handicapées aux individus « normaux » (Singer, 2015 : 87). Ses propos en faveur
de I'euthanasie des nourrissons séverement handicapés (Singer, 1993 : 342) lui ont
également valu plusieurs manifestations de militant-es pour les droits des
personnes handicapées lors d’interventions publiques (Singer, 1993 : 337-324).

Enfin, les propos de Singer trahissent un point de vue neurotypique et
anthropocentré : il considere qu’une vie rationnelle a plus de valeur qu’un autre
type de subjectivité (Salomon, 2010: 50). Le philosophe adopte donc un
positionnement capacitiste et (ironiquement) spéciste qui, en prenant « I’lhumain
adulte neurotypique comme le prototype de la subjectivité morale » (Jenkins et al.,
2020: 4), néglige les perceptions tout aussi riches de certaines personnes
neuroatypiques (Salomon, 2010 : 50).

Le fait que celui qui est parfois décrit comme le « pére des droits des
animaux » ait affiché un positionnement aussi capacitiste a donc généré une
véritable défiance des mouvements antivalidistes a I'égard de la cause
antispéciste, considérant qu’elle pouvait constituer une menace pour les droits des
personnes handicapées. Cette critique est partagée par une proportion importante
des penseur-euses antispécistes contemporain-es qui désapprouvent la dimension
spéciste de ses arguments validistes et neurotypiques ainsi que son
anthropocentrisme (Salomon, 2010 : 49), et considerent que « le spécisme et le
capacitisme sont des oppressions qui se renforcent mutuellement » (Jenkins,
2020 : 102). Comme le synthétise Harold Braswell, « la notion d’individu valide
marginalise autant les personnes vivant avec un handicap que les animaux »

(Taylor 2019 : 181).

2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes

Bien que I'influence de Singer soit non négligeable, elle n’est pas seule a expliquer

la défiance des mouvements anticapacitistes envers I'antispécisme. En effet, a

70



I'image du reste de la société qui demeure, nous I'avons vu, largement empreinte
de capacitisme, le mouvement animaliste a régulierement trahi des préjugés
validistes.

Le handicap a été, a plusieurs reprises, « brandi comme un épouvantail
dans les campagnes véganes qui mettent I'accent sur la santé humaine » (Taylor,
2019 : 81). En présentant le véganisme comme un gage de bonne santé, certains
discours militants ont non seulement instrumentalisé les corps pergus comme
déviant de la norme, mais également contribué a renforcer 'idée selon laquelle le
handicap serait intrinsequement négatif et a éviter. Cette rhétorique validiste et
stigmatisante s’est notamment manifestée dans les années 2000 au travers d’'une
campagne de |'association américaine People for the Ethical Treatment of Animals
(PETA), intitulée « Got Autism? »>4. S’appuyant sur une hypothése scientifique
(invalidée depuis) qui suggérait un lien entre la consommation de produits laitiers
et I'autisme, PETA a ainsi véhiculé un discours renforcant les préjugés a I'égard des
personnes autistes en réduisant leur condition a une pathologie indésirable (John,
2014). PETA s’est également illustrée par une seconde campagne grossophobe et
misogyne, dont I'affiche (« Save the whales. Lose the blubber: go vegetarian »)*>
assimilait la corpulence a une condition indésirable. Cette approche validiste
suggérait que la prise de poids, souvent liée a des conditions médicales ou a des
limitations physiques, reléverait d’'un simple choix alimentaire. En niant la
complexité des réalités corporelles, cette campagne renforgait les injonctions
validistes et culpabilisantes a la conformité physique (Goldstein, 2009;
Jenkins, 2020 : 101)

PETA n’a malheureusement pas le monopole des argumentaires malavisés.
Les discours validistes et hygiénistes ont régulierement été exploités pour

convaincre d’adopter un régime végétalien. Cest le cas de certain-es

54 \Vous étes autiste?
55 Sauvez les baleines. Perdez votre gras : devenez végétarien-nes (en réalité « blubber » se réfere
a un type de graisse spécifique aux baleines).

71



influenceur-euses qui pronent généralement le végétalisme®® dans un cadre plus
large ouvrant prétendument 'accés a une forme de pureté et/ou de physique
idéal, dans une démarche davantage hygiéniste qu’antispéciste. Il n’est d’ailleurs
pas rare de voir ces influenceur-euses (telles que Ketovorenurse et Verawnicaa sur
le réseau social Instagram) abandonner la promotion du régime végétalien au
profit d’un autre, souvent assez extréme et contestable nutritionnellement (raw-
meat carnivore diet, keto diet, real food, etc.). Cette approche repose sur une vision
normative du corps et de la santé, valorisant implicitement la performance
physique et la conformité aux standards esthétiques dominants, ce qui peut
contribuer a marginaliser certaines personnes en situation de handicap. De telles
tendances peuvent donc contribuer a associer le véganisme a un mouvement
centré sur une forme de « culte de la santé et de I'aptitude physique », parfois
inatteignable ou excluant pour certaines personnes handicapées (Taylor, 2019 :
189).

Ces discours, déja largement relayés sur les réseaux sociaux, ont également
trouvé un écho dans la littérature. C’est le cas du bestseller de Rory Freedman et
Kim Barnouin, Skinny Bitch, qui promeut le véganisme comme moyen de perdre du
poids et d’atteindre un idéal de santé. Si ces pratiques sont courantes dans d’autres
mouvements, en particulier ceux qui professent les vertus de régimes alimentaires
spécifiques, « il y a quelque chose de singulierement choquant dans ces stratégies
guand elles proviennent d’'un mouvement qui prétend accorder de I'importance a
la compassion » (Taylor, 2019 : 81). Cela contribue également a désolidariser la
cause antispéciste des autres luttes sociales, en téte desquelles la lutte contre le

capacitisme.

Certaines formulations rhétoriques employées par la cause antispéciste ont

également été critiquées en raison de leur tendance a infantiliser les animaux;

56 Le terme « végétalisme » renvoie a un régime végétalien, sans produits d’origine animale. Il ne
dit rien des autres aspects du mode de vie, contrairement au véganisme qui évite de cautionner
toute forme d’exploitation animale (équitation, cuir, laine, zoos, etc.).

72



rappelant certains des procédés validistes les plus récurrents (que nous
approfondirons plus bas). C’est notamment le cas de 'usage, dans de multiples
campagnes de sensibilisation, de I'expression voice for the voiceless”, appelant a
étre la voix de celles-eux qui n’en ont pas. Une association de défense des animaux
fondée en Australie en 2016, qui méne aujourd’hui des actions de sensibilisation a
I'international, porte d’ailleurs le nom « Anonymous for the Voiceless » *§(Segal,
2020 : 166).

Cette rhétorique capacitiste et, a certains égards, spéciste, positionne les
activistes en porte-parole indispensables des animaux; réduisant ces derniers a des
étres dépourvus de toute forme d'expression ou d'autonomie. A la fois paternaliste
et dévalorisante, elle perpétue l'idée que certains groupes seraient dans
I'incapacité de s’exprimer ou d’agir pour eux-mémes, nécessitant
systématiquement une intervention extérieure pour étre entendus ou pris en
compte. Elle renforce donc les hiérarchies capacitistes en plagant les défenseurs
des animaux dans une position de pouvoir sur celles-eux qu'iels prétendent
défendre. Par extension, une telle représentation évoque la posture infantilisante
et instrumentalisante d’organisations telles que le Téléthon dont les méthodes ont
été (comme nous I'expliciterons plus bas) largement décriées par les associations
de lutte contre le capacitisme (Lion, 2020 : 196; Shapiro, 1993 : 21-22).

Ce positionnement misérabiliste fait écho au human savior complex®, une
variante du white savior complex®, ol des individus se positionnent comme les
sauveurs-euses nécessaires de groupes percus comme vulnérables et incapables
de se défendre eux-mémes (Houdeschell, 2017). Cette idée d'une incapacité a se
faire entendre et la silenciation qui en découle rappellent certains procédés utilisés
par des associations ceuvrant dans le domaine du handicap. S'il faut reconnaitre

gue la lutte antispéciste fait figure d’exception en ce qu’elle ne peut étre menée

57 Une voix pour les sans-voix.

58 Anonymes pour les sans-voix.

59 Le complexe de I’'humain sauveur.
60 | e complexe du sauveur blanc.

73



directement par les principaux intéressés, il serait faux de prétendre que les
non-humain-es seraient incapables de nous signifier leur souffrance ou leur
insatisfaction. Si leur langage n’est pas le méme que le noétre, il n’en est pas moins
explicite. Bien s{r, certains messages sont plus aisément compréhensibles que
d’autres et plus nos liens avec les individus sont étroits, plus la compréhension
mutuelle gagne en profondeur et en subtilité. Toutefois, c’est faire preuve de
mauvaise foi que de prétendre ne pas comprendre la souffrance exprimée par un
cochon qui se débat et hurle pendant qu’on le castre sans anesthésie ou presque
(une pratique courante dans les élevages qui vise a modifier le go(t de la viande),
ou pour ne pas voir la peur exprimée par les animaux que I'on force a avancer a
coups de chocs électriques dans les couloirs des abattoirs.

Les non-humain-es sont donc silencié-es et voient leur subjectivité niée au
profit de tournures aseptisées, mettant en doute l'intensité de leurs expériences
négatives et facilitant leur exploitation (Dunayer, 2001 : 108). Le choix de
I’expression bien-étre animal est trés évocateur : d’abord, on ne parle jamais de
mal-étre animal ou de souffrance mais d’absence de bien-étre. Par ailleurs, cette
expression incarne une nécessité de minimiser le vécu des animaux non humains,
employant délibérément un terme évoquant un état superficiel lorsqu’il est
appliqué aux étres humains. Deés lors, on ne parle pas d’épanouissement ou de
bonheur pour évoquer I'état moral d’'un-e non-humain-e (et d’ailleurs, de tels
termes s’appliqueraient rarement dans les contextes d’exploitation animale qui
sont ceux qui mentionnent le plus souvent le bien-étre animal). Finalement,
considérer que les animaux sont des sans-voix trahit une vision étriquée du
langage, a tel point qu’elle exclue certains individus de notre propre espece; cela
revient a « définir la notion de voix selon une conception validiste » (Taylor, 2019 :
84).

Jason Hribal consacre tout un ouvrage a répertorier des actes de résistance
animale. Dans Fear of the Animal Planet: The Hidden History of Animal Resistance,

il décrit la facon dont les animaux non humains, souvent percus comme passifs et

74



soumis, ont en réalité manifesté des formes de révolte et de résistance contre
I'oppression humaine. L'auteur documente divers exemples de non-humain-es en
captivité ayant défié leurs conditions de vie en s'échappant (Hribal, 2010 : 21), en
sabotant des équipements (Hribal, 2010 : 116), ou en attaquant leurs gardien-nes
(Hribal, 2010 : 41). Ces comportements intentionnels et déterminés de résistance
illustrent bien la capacité de non-humain-es d’espéces diverses (éléphants, tigres,
vaches, singes, cochons, etc.) a agir contre leur oppression, et a faire preuve

d’agentivité (Johnson, 2020 : 59-60).

Le modéle misérabiliste et capacitiste dominant les campagnes de
sensibilisation a la souffrance animale ne véhicule pas seulement une vision
anthropocentrée et spéciste de cette cause, il la dessert sur plusieurs aspects. Une
telle rhétorique efface I'individualité des non-humain-es, diminuant par la méme
notre empathie. Le fait de cantonner les animaux a une position de victimes sans
défense renforce I'idéologie de « celles et ceux qui veulent croire que les animaux
sont des choses qui ne pensent pas » (Taylor, 2019 : 87). Cela contribue également
a décrédibiliser cette lutte en la convertissant en un mouvement sensibiliste, au
lieu de souligner le travail approfondi de déconstruction des systemes oppressifs
et des normes sociales qui les soutiennent, a l'instar d'autres luttes sociales telles
gue la lutte féministe ou antiraciste. Enfin, le recours récurrent a ces procédés
capacitistes instrumentalisant la souffrance des non-humain-es, contribue a
désolidariser la lutte antispéciste de la lutte antivalidiste qui peut y voir des

procédés contre lesquels elle doit elle-méme lutter.

75



2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulierement mises dos a

dos

2.3.4.1. Instrumentalisation par les lobbies de la vivisection

La lutte contre I'expérimentation animale (ou vivisection) nait en
Angleterre au XIX® siecle ou elle est notamment menée par des suffragettes liant
maltraitance animale et cause féministe a I'oppression masculine. Elle aboutit a la
création, en 1875, de la National Anti-Vivisection Society (Association nationale
contre la vivisection) par Frances Power Cobbe (DeMello, 2021 : 218-219).
Cependant, c’est surtout a partir des années 1960 que ce mouvement prend de
I'ampleur, alimenté par une succession de révélations sur des pratiques de
laboratoire qui choquent I'opinion publique. En 1984 par exemple, I’Animal
Liberation Front (ALF)®! dévoile des vidéos montrant des chercheur-euses de
I’'Université de Pennsylvanie s’esclaffant pendant que des singes subissaient des
opérations cérébrales sans anesthésie (Singer, 2015 : 182-183). Dans ce contexte,
le mouvement appelant a la quéte d’alternatives a I’expérimentation animale
prend de I'ampleur.

Pour contrer les critiques des anti-vivisectionnistes, la plus grande
association de médecins et étudiant-es en médecine des Etats-Unis, I’American
Medical Association (AMA) entreprend une campagne visant a présenter une
image plus acceptable de la recherche, affirmant que celle-ci se limiterait a une
« recherche biomédicale de pointe » (Taylor 2019 : 243). Cette image est pourtant
loin de correspondre a la réalité de la recherche qui, comme I’expose Singer dans
La Libération animale, englobe en réalité un large éventail d’expérimentations a
I'utilité et I'application a I’étre humain plus que questionnables (Singer, 2015 : 99-
203). En effet, les récits d’expérimentations glacantes sont innombrables; comme
celui de chercheur-euses cherchant a induire une dépression chez des bébé singes

en les séparant de leur mere pour ensuite leur « permettre [...] de s’attacher a de

61 |’'une des associations de I’époque luttant contre la vivisection.

76



fausses meéres en peluche qui pourraient se transformer en monstres ». Dans son

ouvrage, Singer cite les comptes-rendus des expérimentateur-ices (2015, 112-113)

Le premier de ces monstres était une mere singe en tissu qui, a intervalles réguliers ou
sur demande, éjectait de I'air comprimé sous haute pression. La peau de I'animal s’en
trouvait presque arrachée. Que faisait alors le bébé singe ? Tout ce qu’il faisait était
de s’agripper plus fort encore a la mere, parce qu’un bébé effrayé s’agrippe a tout prix
a lameére. Nous ne réussimes pas a induire de psychopathie.

Cependant, nous ne renoncames pas. Nous fabrigudmes un autre tissu maternel
monstrueux qui tanguait si violemment qu’on entendait claquer les dents et |a téte du
bébé. [...] Enfin, nous fabriquames notre mere porc-épic. Sur commande, cette mere
éjectait des piques acérées en laiton de toute la surface ventrale de son corps. Bien
qgue les nourrissons fussent affligés par ces rebuffades piquantes, ils attendaient

simplement que les piques rentrent pour retourner s’agripper a la mere.

Ce récit est loin de faire exception. Singer évoque notamment des études visant a
administrer des chocs électriques a des chiens afin d’analyser leur comportement :
« un chien soumis préalablement a un choc inévitable [..] peut endurer une
guantité illimitée de chocs sans aucun comportement de fuite ou d’évitement »
(Singer, 2015: 131). Les expérimentations a des fins militaires ont également
régulierement servi de justification a des expériences a I'éthique et I'utilité

contestables (Singer, 2015 : 158) :

Les chiens furent isolés dans des enceintes, muselés®?, et exposés a une température
de 35°C combinée a un niveau élevé d’humidité. IIs ne recurent ni eau ni nourriture,
et on les maintint dans ces conditions pendant vingt-quatre heures. On observa leur
comportement : celui-ci comprenait « une activité agitée délibérée telle que des coups

de pattes sur les parois des caisses, le fait de tourner en rond sans arrét, |'agitation de

62 | 'usage de la museliére a pour vocation d’empécher les chien-nes de haleter et donc d’entraver
leur thermorégulation. En effet, incapables de transpirer, ces dernier-éres évacuent la chaleur
principalement au travers du halétement.

77



la téte pour tenter d’enlever la museliere, le frottement de la museliere sur le sol de
la caisse, et des actes agressifs contre la protection des sondes ». Certains chiens
moururent dans les enceintes. Lorsqu’on en retira les survivants, certains vomissaient
le sang, et tous étaient faibles et épuisés. Les expérimentateurs firent mention

d’ « expériences ultérieures sur plus de cent beagles ».

Autant d’illustrations d’une réalité de I'expérimentation animale bien éloignée du
récit livré par ’AMA dans ses communications, qui présentent la recherche comme

strictement encadrée, éthique et nécessaire.

L'autre pan de la défense de 'AMA consiste a instrumentaliser les
personnes atteintes de maladies incurables ou de handicaps en créant un
antagonisme factice entre leurs intéréts et ceux des non-humain-es. Cette stratégie
est décrite dans le « Plan d’action pour la recherche animale » de I’Association qui
fuite en 1989 (Taylor, 2019 : 243) et dans lequel I’Association déclare vouloir
« combattre I'émotion avec I'émotion » au travers d’une campagne publicitaire
opposant les intéréts d’enfants en convalescence a ceux d’animaux indistincts (en
opposition aux campagnes de sensibilisation des anti-vivisectionnistes dévoilant
les images choquantes d’individus non humains en souffrance dans les
laboratoires). L'une de ces publicités représente une enfant serrant des animaux
en peluche, accompagnée de la légende suivante : « Récemment, une technique
chirurgicale perfectionnée sur des animaux a été utilisée pour enlever une tumeur
maligne du cerveau d’une petite fille. Nous avons perdu des animaux de
laboratoire. Mais regardez ce que nous avons sauvé » (Orlans, 1993 : 48-49).
L’AMA apporte également son soutien financier a la création en 1985 d’Incurably
Ill for Animal Research (IIFAR), une association instrumentalisation le handicap au

travers de méthodes misérabilistes dont I’AMA s’inspire (Taylor, 2019 : 243) :

Son rble : repérer des individus eux aussi malades ou handicapés, préts a témoigner

des bienfaits des expérimentations sur les animaux. [...] le fameux plan préconisait de

78



lancer d’émouvants appels et de relayer des récits déchirants pour redorer le blason
de la recherche animale et faire passer ses opposants pour de dangereux ennemis du

progres.

Cette stratégie d’instrumentalisation du handicap et de la maladie, visant a
apitoyer le grand public et a diaboliser les associations opposées a la vivisection,
constitue la genése de techniques de communication encore employées
aujourd’hui afin de récolter des fonds pour la recherche. Comme évoqué
précédemment, c’est le cas du Téléthon qui a été vivement critiqué par les études
critiques du handicap (Lion, 2020: 196) pour avoir perpétué une image
stéréotypée du handicap dans ses campagnes de dons, aboutissant a la
stigmatisation et a la marginalisation des personnes concernées (Taylor, 2019 :

245) :

[...] le téléthon perpétuait des mythes et des stéréotypes qui véhiculaient une idée
dangereuse du handicap, jouant sur la peur, 'infantilisation et la pitié. Loin d’aider les
populations handicapées, ce type de représentation contribue a entretenir des
mensonges stigmatisants menant a la marginalisation et a la discrimination. Ces
campagnes font du handicap quelque chose qui doit inspirer la pitié et qu’il faut guérir,

une barriere qui nous empéche de vivre pleinement notre vie.

En réponse a la stratégie de communication de 'AMA et de I'lIFAR, des
personnes handicapées ne concevant pas leurs intéréts et ceux des non-humain-es
comme antagonistes s’organisent, elles aussi, en deux associations : I'Incurably Il
Because of Animal Research (IIBAR) et |la Disabled and Incurably Ill for Alternatives
to Animal Research (DIIAAR) (Orlans, 1993 : 49). Dona Spring — qui co-fonde la
DIIAAR aux c6tés de Dennis Walton et Polly Strand — fait ainsi entendre un
contre-discours luttant a la fois contre I'instrumentalisation du handicap et contre
I’expérimentation animale. Les deux associations militent en faveur d’une
réorientation des fonds dédiés a la vivisection vers davantage de soins apportés
aux personnes handicapées et une recherche plus efficace sans animaux. En effet,

79



tant I'lIBAR que le DIIAAR argumentent que la recherche menée sur d’autres
espéces meéne souvent a des échecs thérapeutiques en raison de la non
applicabilité des découvertes scientifiques aux humain-es, contribuant a ralentir la
guéte de traitements efficaces (Orlans, 1993 : 49-50; Taylor, 2019 : 245).

En dépit d’un gain de popularité rapide de ces associations, et en particulier
du DIIAAR, il faut admettre que la bataille médiatique est remportée par le camp
des pro-vivisectionnistes qui ont pour eux des siecles d’anthropocentrisme et de
spécisme, une partie non négligeable du corps scientifique peu disposé a
guestionner ses pratiques, et des ressorts financiers considérables. Cette situation
a laissé des stigmates non seulement en matiere de perpétuation de clichés
délétéres sur le handicap, mais également de réticences des mouvements
antivalidistes envers la lutte antispéciste. Plus largement, on peut suspecter que
cette situation ait contribué a la frilosité avec laquelle la population tend a adhérer
aux perspectives antispécistes sur les thématiques relatives a I'expérimentation

animale.

2.3.4.2. Des tensions culminant dans une compétition financiére

Comme développé plus haut, la tradition humaniste a construit ’humanité
a mesure qu’elle la dépouillait de son animalité. Cest sur la base d’un
anthropocentrisme ainsi naturalisé, associé a la diffusion de I'approche
cartésienne® des non-humain-es, que s’est déployée la vivisection ainsi que ses
dérives les plus choquantes (Singer, 2015 : 360). Ce dualisme, renforcé par

I'incompatibilité artificiellement construite par les lobbies de la vivisection entre

63 Descartes est a I'origine d’une thése dite de I'animal-machine selon laquelle les non-humain-es
seraient dénué-es de toute forme de conscience ou de pensée, agissant tels des automates au
rythme d’une machinerie intérieure préformatée. Cette théorie 6te, par la méme, toute forme de
souffrances aux non-humain-es, prétendant que « les animaux étaient des horloges » et « que les
cris qu’ils émettaient lorsqu’on les frappait n’étaient que le bruit d’un petit ressort qui avait été
touché » (Fontaine dans Singer, 2015 : 360). Elle a bien évidemment été largement invalidée
depuis.

80



anticapacitisme et antispécisme, a instauré une forme de rivalité, voire de
concurrence, entre ces deux mouvements. Elle s’est notamment concrétisée par
une campagne menée par |'‘association Enable dans les années 2000 au
Royaume-Uni, s’insurgeant contre le fait que le Royaume-Uni ait alloué un budget
plus important aux enjeux liés aux non-humain-es qu’a ceux relatifs au handicap
(Jenkins, 2020 : 101-102). Ce ciblage spécifique de la cause animale n’a rien
d’anodin. Il illustre la nécessité pour une population opprimée de se démarquer
par rapport a une population encore plus infériorisée, et incarne la quintessence
de la stratégie initiée par 'AMA.

Une telle compétition ne va pas de soi. En effet, a la racine de la lutte
animaliste se trouve un lien particulierement étroit avec d’autres luttes sociales,
comme aux Etats-Unis et en Grande-Bretagne oU la création des associations de
protection de I'’enfance doit beaucoup a la mobilisation des mouvements de
protection des animaux. Au Royaume-Uni, c’est méme a la Royal Society for the
Prevention of Cruelty to Animals (RSPCA) qu’on doit la création de la National
Society for the Prevention of Cruelty to Children (NSPCC) (Singer, 2015 : 390). Cette
convergence des luttes est une constante de la lutte animaliste comme l'illustrent
notamment les prises de position pionniéres de Marie Huot (1846-1930) ou de

Louise Michel (1830-1905) (Michel, 2021 : 121-122; Segal, 2020 : 29-33).

2.3.5. Des barrieres concréetes limitant I'adhésion des personnes en situation

de handicap a un régime végétal

Comme évoqué précédemment, les personnes en situation de handicap
sont soumises a un risque accru de pauvreté et d’exclusion. Selon des estimations
du Maple Leaf Centre for Action on Food Security (2020), sur les 6 millions de
personnes souffrant d'insécurité alimentaire au Canada, 50% sont handicapées, et
41% des personnes sous le seuil de pauvreté ont un handicap. A ce titre, elles sont

davantage susceptibles de vivre dans des déserts alimentaires ou ['offre

81



alimentaire est restreinte; ce a quoi s’ajoutent des difficultés telles qu’un réseau
de transports en commun lacunaire et une accessibilité incertaine des commerces,
voire du logement (Bitler et al., 2010; Schwartz, 2019 : 107). Les personnes
handicapées, en ce qu’elles sont surreprésentées parmi les individus précarisés,
encourent un risque accru de souffrir d’un acces limité a une alimentation variée
et de qualité, et risquent de rencontrer des difficultés supplémentaires afin
d’accéder a certaines options végétariennes.

Au-dela de cette juxtaposition de barriéres physiques en lien avec I'accés a
la nourriture, certains handicaps peuvent compliquer voire rendre impossible la
préparation des repas, encourageant la consommation d'une nourriture
transformée, préte a étre consommeée, mais souvent moins qualitative et nutritive
(Schwartz, 2019 : 112). Pour toutes ces raisons, les personnes handicapées tendent
a avoir davantage recours au fast-food et aux plats préparés (Taylor, 2019 : 214-
215), ce qui peut rendre plus laborieuse une transition vers un régime végétal.
Enfin, certaines maladies chroniques et/ou handicaps sont trés restrictifs en
matiere d’alimentation. Le syndrome d’activation mastocytaire ou la maladie de
Crohn, par exemple, peuvent limiter drastiquement les aliments consommables,
compliquant parfois I'adoption d’un régime alimentaire imposant des restrictions

additionnelles.

En outre, les milieux militants antispécistes — a l'instar de nombreux autres
espaces de militantisme — sont fréquemment inadaptés aux personnes en situation
de handicap, ce qui constitue un frein indéniable a leur participation et a leur
engagement. Les lieux de réunion, les événements et les actions militantes sont
régulierement inaccessibles aux personnes a mobilité réduite ou portantes de
handicaps sensoriels. L'absence de matériel adapté, de traductions en langue des
signes ou de supports en braille, ainsi que le défaut de dispositifs d'assistance,
contribuent a I'exclusion des personnes handicapées. Cette inaccessibilité freine

leur participation active et leur intégration au sein des mouvements militants.

82



L'antispécisme pourrait toutefois s’inspirer d’autres mouvements contestataires
tels que les luttes féministe ou LGBT (lesbiennes, gays, bisexuel-les et transgenres)
qui, en Amérique du Nord, ont intégré assez naturellement la défense des droits
des personnes handicapées. Une spécificité qui trouve sa principale justification
dans I'histoire puisqu’elle découle de la filiation commune de ces mouvements,
dans le sillage de celui des droits civiques. Enfin, la politisation de certains individus
handicapés peut également étre compliquée par d’autres obstacles concrets tels
gue le manque d’accessibilité des bureaux de vote, mis en évidence notamment
aux Etats-Unis (Baudot et al., 2014 : 392-394).

Autant de considérations certes pragmatiques et non exclusives au
mouvement antispéciste, mais qui contribuent a compliquer I'adhésion des
populations handicapées a I'antispécisme. Elles viennent donc s’ajouter aux
spécificités historiques et idéologiques déja évoquées, qui expliquent la lente
convergence de ces deux luttes. Un tel rapprochement apparait pourtant crucial
puisque — le spécisme étant une forme de capacitisme® — |’abolition de ce dernier
ne pourra se faire sans une déconstruction du systeme oppressif spéciste. Le travail
de la communauté chercheuse, visant a sensibiliser ces deux mouvements a
I'importance d’une convergence de leurs luttes, permet toutefois d’amorcer un
rapprochement. C’'est particulierement le cas de chercheur-euses tel-les Sunaura
Taylor ou Daniel Salomon que I'expérience personnelle du handicap ameéne a
expérimenter directement ces oppressions croisées, et a souligner la nécessité

d’une approche intersectionnelle.

L’analyse des relations entre antispécisme et anticapacitisme met donc en
évidence la complexité des dynamiques qui se jouent entre des mouvements
partageant pourtant une proximité théorique marquée. Si des convergences
d’intéréts sont manifestes, elles se heurtent a des obstacles d’ordre historique,

conceptuel et stratégique qui freinent leur articulation effective. Ainsi, ce cas précis

64 En ce que la tradition humaniste le légitime régulierement par des critéres capacitistes.

83



illustre les difficultés que peut rencontrer I'antispécisme lorsqu’il cherche a
s'inscrire dans une démarche plus large de contestation des systémes de
domination, et souligne la nécessité d’interroger ces tensions pour penser des

formes de solidarité plus cohérentes entre luttes sociales.

84



Chapitre 3

3. Vers une solidarité politique interespéces : I'ancrage matérialiste

comme levier d’articulation des luttes sociales

Les précédents chapitres visaient a souligner la proximité théorique entre
I'antispécisme et les autres luttes sociales, puis a illustrer les obstacles susceptibles
d’entraver la construction d’alliances durables en prenant pour exemple les
tensions observées entre antispécisme et anticapacitisme. L'identification de ces
obstacles invite a interroger plus largement les conditions qui permettraient de
dépasser ces clivages, afin d’ouvrir la voie a une convergence des luttes efficace.
Pour ce faire, le recours au matérialisme nous semble intéressant, dans le sillage
du féminisme matérialiste et de la théorie critique de la race.

En réinscrivant les oppressions dans des contextes sociaux, économiques et
historiques concrets, il offre un cadre d’analyse permettant de mieux saisir les liens
structurels entre domination des non-humain-es et exploitation des populations
humaines marginalisées. Prenant racines dans les conditions matérielles
d’existence, cette approche permet de s’extraire de l'idéologie pour interroger
plus objectivement les rapports sociaux et leurs soubassements idéologiques. Les
liens entre le spécisme et les rapports de domination inter-humain-es apparaissent
alors non plus comme des analogies fortuites mais comme les manifestations
imbriquées d’'un méme systéme d’exploitation.

Dés lors, ce chapitre se propose d’examiner ce en quoi le matérialisme
constitue un levier conceptuel et stratégique afin de penser l'articulation des
luttes, et de favoriser I’émergence d’alliances solides entre I'antispécisme et les
autres mouvements sociaux. Nous verrons d’abord comment cette lecture
renouvelle I'analyse spéciste elle-méme, puis en quoi elle offre un terrain favorable

a l'articulation des luttes contre I'ensemble des systemes de domination.

85



3.1. Les apports du matérialisme a la lutte antispéciste

3.1.1. De la philosophie morale a une approche matérialiste du spécisme

La définition que nous avons proposée du spécisme au début de ce
mémoire correspond a celle avancée par la philosophie morale. C'est certainement
la plus répandue puisque I'argumentaire antispéciste puise largement dans les
travaux issus de la philosophie morale, avec des analyses visant généralement a
démontrer que I'appartenance d’espéce n’est pas un critére pertinent lorsqu’il
s’agit de déterminer le traitement des étres sentients. Si I’éthique livre un sous-
bassement théorique qui nous semble particulierement robuste, son approche
mérite toutefois d’étre complétée par un examen sociologique. Dans ce contexte,
I'approche matérialiste telle qu’elle a pu étre mobilisée par le féminisme ou
I'antiracisme est particulierement éclairante, en ce qu’elle pense le systeme
spéciste selon un prisme favorisant son rapprochement des autres mouvements
sociaux. Nous explorerons donc dans ce chapitre I’hypothése selon laquelle
I'adoption d’un prisme matérialiste pour penser le spécisme permettrait non
seulement d’en dévoiler les rouages structurels, mais aussi de tisser les conditions

d’une véritable solidarité interespéces.

Le matérialisme historique® trouve son origine dans le marxisme : ce
courant théorique élaboré au XIX®siecle par Karl Marx et Friedrich Engels analyse
les rapports sociaux a partir des conditions matérielles d’existence et met au coeur
de sa lecture du monde I'exploitation de certaines classes sociales par d’autres aux
intéréts antagonistes®® (Marx et al., 1938 : 11-13). De cette pensée dense, nous
retiendrons essentiellement les éléments réinvestis par les courants féministes

matérialistes, en particulier la structuration sociétale en classes antagonistes qui

65 Dans ce mémoire, nous aurons recours au matérialisme historique hérité du marxisme, et non au
matérialisme entendu comme un courant philosophique qui désigne une conception du monde
fondée sur la matiére, sans portée sociale ou politique.

66 Le matérialisme historique de Marx et Engel oppose par exemple la classe dominante
« bourgeoise » aux « prolétaires » qui subissent la domination et I'exploitation des bourgeois-es.

86



résultent des rapports de domination mais ne les précédent pas (Delphy, 2005 :

35).

Le féminisme matérialiste se développe dans les années 1960-70 grace,
notamment, a la pensée de la sociologue frangaise Christine Delphy. Cette
approche vise a montrer « que la hiérarchie de genre reléve d’abord, comme
toutes les hiérarchies, d’'une domination économique et plus largement matérielle
». C'est donc en puisant dans la tradition marxiste que le féminisme matérialiste
« montre comment les catégories de femmes et d’hommes sont socialement
construites » (Clerval et al, 2015 : 217-220). Ainsi, les travaux de féministes
matérialistes telles que Christine Delphy (L’ennemie principal), Colette Guillaumin
(Sexe, race et pratique du pouvoir) ou Silvia Federici (Caliban et la sorciéere) ont-ils
contribué a désessentialiser les rapports de genre et a permettre I'émergence
d’une critique des structures patriarcales en tant que rapports sociaux de
domination historiquement construits. En analysant le travail domestique,
I"appropriation des corps et les mécanismes d’oppression au travers d’un prisme
économique et structurel, le féminisme matérialiste démontre donc que la
domination masculine repose sur des bases matérielles et institutionnelles, plutot
que sur des différences naturelles entre les sexes.

Un phénomeéne similaire s’est opéré dans le champ des luttes antiracistes,
au travers de 'émergence de la théorie critique de la race aux Etats-Unis dans les
années 1970, sous I'impulsion de penseur-euses tel-les que Derrick Bell, Kimberlé
Crenshaw ou Richard Delgado. Elle vise a établir la nature systémique et banalisée
du racisme, en s’intéressant aux structures sociales qui le perpétuent dans l'intérét
des dominant-es®’. La théorie critique de la race considére donc que les catégories
raciales sont le fruit de constructions sociales et non de réalités biologiques. Dés
lors, elle explore la fagon dont cette catégorisation est mobilisée pour justifier et

maintenir des hiérarchies de pouvoir, perpétuant des rapports de domination a la

67 A savoir les personnes blanches.

87



faveur des besoins économiques et politiques (Delgado, 2023 : 8-11). Dans cette
entreprise, on peut notamment citer les travaux d’Angela Davis (Femmes, race et
classe), de W.E.B. Du Bois (Black Reconstruction in America) ou, a nouveau, de

Colette Guillaumin (L’idéologie raciste).

La perspective matérialiste propose une grille de lecture des rapports de
pouvoir qui imprégne, nous I'avons vu, plusieurs mouvements sociaux, et dont
I'application dans le contexte antispéciste semble particulierement éclairante. En
prenant pour point de départ I'analyse des conditions matérielles d’existence, puis
en s’interrogeant sur les hiérarchies sociales qui génerent et perpétuent les classes
sociales, cette démarche s’oppose aux justifications essentialistes qui postulent
des inégalités par nature entre les différents groupes sociaux. C’est notamment le
cas de certains mouvements antiféministes qui présupposent des attributs
féminins justifiant des inégalités de genre (Parini, 2007 : 45-46)%. Résultent donc
de cette approche plusieurs constats que nous tacherons d’appliquer a la lutte
antispéciste. D’abord, I'idée que la société se structure en classes sociales aux
intéréts antagonistes, impliquant I'exploitation d’un groupe par un autre. Dans
cette perspective, nous proposerons de déconstruire les classes sociales régissant
I'ordre social tel qu’il est communément présenté : une hiérarchie fondée sur une
opposition supposément naturelle entre des humain-es dominant-es et des
animaux relégués au rang de dominés. En réalité, le matérialisme nous éclaire sur
le fait que cette frontiere ne suit pas strictement le critére biologique de I'espéce,
mais évolue a la faveur des contextes socio-économiques et des rapports de
pouvoir. C'est pourquoi nous aborderons la notion d’espece sociale, postulant que
la société se structure en réalité selon des criteres sociaux, opposant la classe

dominante des humanisé-es (percu-es comme pleinement humain-es) aux

68 On peut, par exemple, citer I'affirmation selon laquelle les femmes disposeraient naturellement
d’un « instinct maternel » qui justifierait qu’elles s’occupent des enfants plutét que les hommes.
De telles affirmations masquent « les processus de construction sociale de I'étre féminin et
masculin et les rapports de pouvoir qui les sous-tendent » (Parini, 2007 : 45).

88



animalisé-es (qu’iels soient humain-es ou non-humain-es). Enfin, nous retiendrons
de I'apport matérialiste la fonction apostériorique de I'idéologie qui légitime et
verrouille les rapports de pouvoir sans en étre a 'origine (Playoust-Braure et al.,
2022).

Le présent projet d’analyse matérialiste du spécisme suit donc la
prescription de Christine Delphy (2013 : 46) : « une analyse matérialiste de la
société, une analyse en termes de rapports sociaux et donc politiques est
fondamentale pour la compréhension de toutes les oppressions, et elle est donc

fondamentale a tout projet d’émancipation ».

L’analyse des conditions matérielles d’existence des animaux non humains
est extrémement polymorphe. Toutefois, I'un des points fondamentaux qui revient
systématiquement lorsque I'on s’intéresse a leur place dans les structures sociales
est le fait qu’iels soient régulierement soumis-es au régime de biens ou de

propriété® (Playoust-Braure et al., 2020 : 48-49) :

Ce régime de biens est un élément clé de I'organisation spéciste de nos sociétés : il est
la traduction juridique du fait que les animaux sont considérés comme des moyens et
non comme des fins. Aujourd’hui, les humains, du fait méme qu’ils sont humains, ne
sont plus censés étre appropriables. Leur propriété d’eux-mémes, leur souveraineté
en un mot, est réputée inaliénable. Les animaux domestiques et d’élevage, quant a
eux, appartiennent a des humains propriétaires, qui peuvent les échanger, les vendre,
les utiliser. Quant aux autres animaux de la planete, sauf dérogation contraire et
indirecte (protection des espéces ou des milieux), ils sont des « choses de personne »
(res nullis), a la merci de tout humain souhaitant se les approprier ou les tuer : par la

péche, la chasse, le piégeage, I'emprisonnement...

69 Bien que leur statut varie d’un pays a l'autre, les animaux sont encore majoritairement soumis
au régime juridique de la propriété; c’est-a-dire qu’ils sont traités comme des objets de droit
appartenant a une personne humaine, ce qui permet leur appropriation, leur transmission, leur
vente, voire leur destruction, selon les mémes principes que ceux applicables aux biens matériels.

89



Tel qu’amorcé dans le passage ci-dessus extrait de Solidarité Animale, un tel
constat porte d'innombrables conséquences sociales et économiques. D’abord, les
non-humain-es n’existent pas pour eux-mémes. La aussi, le cadre légal est

particulierement éloquent (Burgat, 1997 : 53) :

Les sévices dont les animaux sauvages sont victimes, parce qu’ils sont classés dans la
catégorie des choses sans maitre, n’existent pas aux yeux de la loi. Il faut que I'animal
soit approprié, c’est-a-dire en relation avec I’humain, pour étre défendu en cas de

traitement cruel.

Dés lors, les non-humain-es sont tributaires des aspirations des Homo
sapiens a leur égard : s’iels appartiennent a un-e étre humain-e, leurs conditions
d’existence sont intégralement soumises au bon vouloir de leur propriétaire (avec
uniquement quelques garde-fous tributaires de la Iégislation locale). Quant aux
animaux sauvages, rares sont ceux qui bénéficient d’'une protection juridique qui
n‘est, le cas échéant, aucunement liée a la reconnaissance de leur valeur
intrinseéque. En effet, les animaux protégés le sont au titre de leur appartenance
d’espéce, c’est-a-dire en raison de ce qu’ils représentent pour la communauté
humaine (un échantillon de biodiversité dont la disparition mettrait en péril
I’équilibre écologique local par exemple) et non pour eux-mémes’® (Bonnardel et
al., 2018 : 179). Aussi, en appliquant la grille d’analyse matérialiste, on réalise que
les non-humain-es —y compris dans les conditions qui leur sont les plus favorables

a savoir celles des animaux domestiques — n’ont qu’une infime capacité d’action

70 C'est d’ailleurs pour cette raison que, contrairement a une préconception souvent erronée,
antispécisme et écologisme (lorsqu’il se fonde sur des prémisses naturalistes) ne vont pas de pair.
Yves Bonnardel (2018 : 179) parle méme d’une opposition entre ces deux mouvements : « A la base
de la pensée écologiste telle qu’elle est formulée, il y a le respect pour un ordre naturel. Il y a l'idée
gue ce qui importe en fin de compte, c’est le bon fonctionnement de cet ordre. [...] L’écologisme
ne se préoccupe aucunement du sort du lapin individuel, mais uniguement de la persistance de son
espéce. » Et de conclure : « L'unité de base de I'écologisme est I'espéce ». A I'inverse, I'unité de
base de I'antispécisme est I'étre sentient. De méme, I'appellation « le vivant » est régulierement
attaquée par I'antispécisme, en ce qu’elle met dangereusement sur un méme plan les intéréts
d’étres capables de souffrir et ceux d’entités qui ne peuvent patir (tels que des arbres ou des cours
d’eau par exemple) (Duran-le Peuch, 2023).

90



sur leurs conditions d’existence. En tant que propriétés, mais également en tant
gue non-humain-es dans un monde pensé et organisé par et pour les humain-es,
les animaux domestiques souffrent d’'une dépendance totale envers leurs
propriétaires (Bonnardel, 2018 : 169-173; Donaldson et al., 2016 : 101). C’est ce
gu’explique Spiegel (1988 : 37) a I'occasion d’un rapprochement entre la condition

des chiens et celle des esclaves :

Le chien est considéré par son propriétaire comme un « bon chien » s'il marche au
pied, ne manifeste aucun intérét particulier en croisant d’autres chiens, ne court que
lorsqu’il y est autorisé, n’aboie que lorsque c’est exigé et ne présente de besoins
émotionnels que lorsque son maitre le souhaite. [...] Toute action indépendante est
ainsi découragée, et le chien apprend que pour obtenir I'approbation — et ainsi éviter
de futures violences, voire assurer sa propre survie —il doit réprimer ses propres désirs

et se conformer a ceux de ’humain tout-puissant qui le posséde légalement.

Concernant les animaux libres, ce sont les étres sentients les plus directement
concernés par les conséquences environnementales de I'activité humaine, a tel
point que leur survie est régulierement soumise au bon vouloir des pouvoirs

publics.

Toutefois, I'appropriation et la soumission des non-humain-es atteignent
leur apogée lorsqu’iels sont directement exploité-es pour leur corps. L'exemple le
plus probant est celui des 85 milliards d’animaux terrestres mis a mort pour la
consommation de leur chair annuellement — dont on estime que 94% sont élevés
dans des conditions industrielles (Gancille, 2024 : 13) — et auxquels s’ajoutent plus
de 1 900 milliards d’animaux aquatiques dont 300 milliards sont issus de I'élevage
et 1 600 milliards de la péche (L214, 2024). L'ampleur sans précédent de cette
exploitation s’explique par I'émergence du complexe animalo-industriel, un
systeme dans lequel les forces économiques, politiques et scientifiques se

conjuguent pour maximiser la production et la consommation de produits

91



d’origine animale. Ce concept, forgé par Barbara Noske, évoque le fait que
I'industrialisation de I’exploitation animale soit indissociable des logiques du
capitalisme qui transforme les non-humain-es en simples marchandises,
soumettant leur corps aux impératifs de rentabilité et d’accumulation du capital
(Twine, 2012 : 15).

L'un des points fondamentaux de la pensée de I'autrice tient au fait que ces
industries ne visent pas a apporter une réponse aux besoins alimentaires des
consommateur-ices, mais voient leurs décisions dictées par des intéréts
strictement financiers (Noske, 1989 : 22). Le terme animalo-industriel,
« directement calqué sur celui de complexe militaro-industriel [...] véhicule I'idée
gu’on a affaire non pas a une série d’actes individuels de cruauté animale, mais a
une organisation sociale, économique, politique, dont on peut retracer I’histoire,
et dont résultent des intéréts qui sont consciemment défendus par des individus
et entreprises qui bénéficient de I'exploitation animale » (Playoust-Braure dans
Wirth, 2023). Ce concept met donc en lumiére I'existence de structures de pouvoir
imbriquées — économiques, politiques, juridiques et culturelles — qui autorisent et
perpétuent I'exploitation systématique des animaux non humains. Il souligne en
particulier le réle actif des institutions publiques et privées dans le maintien de ce
systéme, notamment au travers de dispositifs tels que les subventions ou les
réglementations favorables a I’élevage intensif. En effet, en France en 2020 les
subventions contribuaient a hauteur de 47 % de I'excédent brut d'exploitation des
élevages (Commission des finances, 2023); un chiffre considérable qui illustre la
puissance des structures de pouvoir assurant la pérennité de I'exploitation du
groupe social que représentent les animaux non humains.

’essor de la zootechnie’?, et notamment celui de la sélection génétique qui
concerne en particulier les animaux d’élevage, constitue une autre illustration de
I'appropriation totale par les étres humains des autres étres sentients. En effet, la

mainmise sur les classes sociales animales est absolue, a tel point qu’elle précede

71 C'est-a-dire les sciences et techniques relatives a I'exploitation animale.

92



leur venue au monde. La sélection ou la modification génétiques des animaux non
humains peut prendre des formes diverses, s’effectuant sur des critéres
esthétiques pour les animaux domestiques’? ou selon une volonté d’optimisation
du ratio de conversion alimentaire’® pour les animaux d’élevage. Cette sélection
artificielle accentue certaines caractéristiques physiologiques au détriment des
capacités vitales des individus qui en deviennent souvent non viables’. Le cas des
poulets dits « de chair » est emblématique : sélectionnés pour grandir a une vitesse
extréme, ils atteignent 1,9 kg en a peine 35 jours (age auquel ils sont mis a mort),
alors qu’il faut environ 4 mois a un poulet « normal » pour qu’il atteigne 1,5 kg
(Commission européenne, 2016: 6). Cette croissance accélérée entraine
notamment des malformations osseuses majeures, fréquentes’ et extrémement
douloureuses, ainsi que des défaillances cardiaques qui constituent d’ailleurs la
premiéere cause de mortalité dans les élevages (Commission européenne, 2016 : 8).
On peut donc conclure que ces techniques de production (Playoust-Braure et al.,

2020:56) :

[...] produisent des corps hypertrophiés, hyperproductifs, mutilés, souvent
douloureux. Des corps viandisés, faits (pour la production) de viande [...]. Cette
optimisation mene a son paroxysme la logique qui sous-tend I’élevage : les animaux
deviennent concretement de la « viande sur pattes ». Massifiés, désindividualisés, on
parle alors de ces animaux comme de substances : « du » poulet plutot qu’un poulet,

« du » poisson plutdt qu’un poisson.

72 Dans le cas des animaux domestiques, la sélection génétique se fait généralement aux dépens
des individus et selon des critéres purement esthétiques. A titre d’exemple, le rétrécissement du
museau des bouledogues ou la modification de la ligne du dos des bergers allemands induisent
respectivement l'incapacité a respirer correctement (nécessitant parfois une prise en charge
chirurgicale) et celle de se mouvoir sans souffrance.

73 Ce ratio fait référence au nombre de kilogrammes d’alimentation nécessaires pour produire un
kilogramme de viande ou de produit d’origine animale (lait, ceufs, etc.).

74 Du moins dans leur milieu naturel et/ou au-dela de la trés courte vie a laquelle les élevages les
destinent.

7> Jusqu’a 90% des poulets d’élevage intensif présentent une boiterie (Bizeray et al., 2020 : 46).

93



L'optimisation d’étres sentients au service de leur propriétaire illustre donc
bien I'appropriation totale de leur existence par la classe dominante, a savoir les
étres humains, qui sont ainsi seuls a exister pour eux-mémes. Ce phénomeéne
s’observe également dans le domaine de I'expérimentation animale ol des non-
humain-es sont génétiquement modifié-es afin de développer des pathologies
spécifiques. C’est ainsi qu’en 1988, les Etats-Unis ont octroyé leur premier brevet
concernant une souris dont le génome avait été manipulé afin de la prédisposer
aux cancers et de l'utiliser pour tester des substances potentiellement

cancérigenes (Singer, 2012 : 296).

Tout ce processus de désindividualisation se concrétise dans la maniere
dont on se réfere couramment a ces corps-outils, a savoir en fonction de leur
vocation utilitaire : « cochon de lait », « vache laitiére », « poulet de chair », etc.
Ce phénomeéne s’inscrit pleinement dans le concept de « référent absent »
développé par Carol J. Adams (2016 : 91-96) dans son analyse croisée des violences
patriarcales et spécistes. En occultant la subjectivité des animaux non humains
derriére des termes ne désignant plus que leur fonction ou les produits issus de
leur corps (« viande », « gigot », etc.), on justifie leur exploitation tout en effagant
la violence qui leur est infligée (Marsolier, 2020 : 130-133). Cette logique de
dépersonnalisation est essentielle au maintien de I'exploitation animale, mais elle
ne lui est pas exclusive puisqu’on la retrouve a la racine des violences patriarcales

et racistes (Adams, 2016 : 93-98).

L'approche matérialiste permet d’analyser les rapports de domination
comme le produit de rapports socio-économiques concrets, en mettant en lumiére
les logiques d’exploitation et les intéréts matériels qui opposent les différentes
classes sociales. Aussi, il apparait clairement que I'exploitation animale repose
avant tout sur un systeme économique et politique qui en tire des bénéfices

colossaux. Aujourd’hui, cette exploitation atteint une intensité sans précédent,

94



notamment au travers de I'élevage industriel ou les animaux sont soumis a des
conditions de vie et de mort entierement rationalisées selon des impératifs de
rentabilité. C'est d’ailleurs la visite de I'une des premieres chaines d’abattage
américaines qui inspira a Henry Ford la création de ses chaines d’assemblage

automobile (Patterson, 2008 : 113-115) :

Une publication de Swift & Company décrit a I'époque le principe de la division du
travail adopté par Ford : « Les animaux abattus, suspendus téte en bas a une chaine
mouvante, ou convoyeur, passent d’ouvrier en ouvrier, et chacun exécute une tache

particuliére du processus. »

Dans son livre Un éternel Treblinka (2008), Charles Patterson s’intéresse aux liens
entre I'exploitation industrielle des animaux et les logiques de déshumanisation
qui ont conduit au génocide juif. En effet, de I'aveu de Adolf Hitler lui-méme — qui
était un fervent admirateur de Henry Ford (lui aussi résolument antisémite) — les
abattoirs ont servi de modéle aux camps d’extermination nazis. Ainsi, les
architectes du Troisieme Reich se sont directement inspirés de I'optimisation des
cadences, de la division extréme du travail et de la réduction des étres vivants a de
simples matiéres premiéres a traiter (Patterson, 2008 : 114-119)76. Aussi, de méme
gue Delgado et al. (2023 : 10) relevaient la nature utilitaire de la race, concue
comme un outil de justification et de stabilisation des rapports de domination en
fonction des intéréts économiques des groupes dominant-es, on peut dire que
I'espéce — ou plutét son usage social — remplit une fonction analogue. Il sert a
naturaliser I’exploitation des animalisé-es, en essentialisant leur infériorité
supposée, tout en rationnalisant, voire optimisant, leur instrumentalisation dans

les systemes productifs modernes.

76 Le philosophe et zoologiste John Howard Moore publiait d’ailleurs déja, en 1897, un article
intitulé The Unconscious Holocaust faisant référence au traitement réservé par I'étre humain au
« monde animal non humain » (1897 : 74).

95



L'analyse des procédés d’exploitation et des institutions spécistes qui les
sous-tendent permet également d’établir un continuum des violences envers les
non-humain-es. En effet, Colette Guillaumin (1978 : 8-9) démontre que certaines
formes de domination (en I'occurrence, celle des hommes sur les femmes)
reposent sur une appropriation totale des corps, qui va bien au-dela de
I’exploitation de la force de travail”’. Dans son analyse, les approprié-es se trouvent
réduit-es au statut d’outils destinés a servir les intéréts des dominant-es. Cette
appropriation d’une classe par une autre peut concerner les femmes (I'autrice
parle alors de sexage), les esclaves (esclavage) ou les serfs (servage)’®. Dans son
mémoire de sociologie (2018) puis dans Solidarité Animale (2020), Axelle
Playoust-Braure propose d’étendre I'analogie afin d’adjoindre I'élevage a ces
rapports d’appropriation en ce qu’il convertit bien des individus en « corps-
machines-de-travail, corps-pour-autrui » (Playoust-Braure et al., 2020 : 52-54).

Pour ma part, il me semble que si I'élevage incarne de facon
particulierement saillante I'appropriation des animaux non humains par la classe
sociale dominante, il n’en demeure pas moins une illustration parmi tant d’autres.
Aussi ne suffit-il pas a rendre compte des phénoménes d’appropriation dont sont
victimes les animaux. Un nouveau terme tel qu’ « animage » permettrait de
souligner la nature ubiquitaire de ce phénomene qui concerne en réalité — dans
I’état actuel du droit — tous-tes les non-humain-es. Toute souveraineté leur est
effectivement refusée dans la mesure ou iels demeurent soumis-es au régime de
la propriété qu’iels soient animaux domestiques, sujet-tes d’expérimentations ou
méme libres ainsi que nous I’avons explicité précédemment. « Animage », al’instar

de « sexage », « servage » ou « esclavage », fait valoir la réduction de tous les

77 « [...] des acteurs sont réduits a I’état d’unité matérielle appropriée (et non de simples porteurs
de force de travail) » (Guillaumin, 1978 : 8)

78 Colette Guillaumin (1978 : 9) résume sa pensée en ces mots : « Ce qui nous concernera ici est
I"appropriation physique elle-méme, le rapport ou c’est I'unité matérielle productrice de force de
travail qui est prise en mains, et non la seule force de travail. Nommé « esclavage » et « servage »
dans I'économie fonciére, ce type de rapport pourrait étre désigné sous le terme « sexage » pour
ce qui concerne I'économie domestique moderne, lorsqu’il concerne les rapports de classe de
sexe. »

96



individus non humains au statut social arbitraire et désindividualisant d’animaux;
une condition autorisant de facto leur exploitation systématique, leur réification et
leur cantonnement au réle de biens ou de ressources au service des intéréts

humains.

3.1.2. Postuler I'existence d’'une espece sociale dans le sillage des études

féministes et antiracistes

Tel qu’amorcé précédemment, I'approche matérialiste nous apprend que
les « appartenances de groupe » n’ont rien d’une « fatalité biologique » qui serait
la conséquence de traits ou de différences intrinseques, mais plutét le résultat de
processus discriminatoires appuyés par des idéologies naturalistes (Guillaumin,
2002 : 41). Ainsi, la race et le genre — longtemps percus comme des catégories
naturelles et immuables — ont fait I'objet d’analyses critiques visant a démontrer
leur nature sociale, politique et historique.

Colette Guillaumin (1972 : 64-67) a notamment montré que la race n’existe
pas en tant que réalité biologique, mais constitue une construction sociale
destinée a justifier et perpétuer des rapports de domination. Ce sont les structures
de pouvoir qui assignent des individus a une race et leur attribuent des

caractéristiques présentées comme immuables, |égitimant I'oppression raciale :

[...] ces groupes se trouvent étre tous des groupes minoritaires, c’est-a-dire des
groupes qui sont sociologiquement en situation de dépendance et d'infériorité [...].
Voit-on alors la notion de race s'effriter ? Pas de « vraie race » dans le racisme ? Ce
n'est pas aussi simple, la race est bien présente dans le racisme, elle y est bien « vraie
» et il n'y a méme qu'elle, mais c'est une vérité imaginaire et non concréete, cette race
imaginaire est une garantie supposée matérielle a une différence ressentie. Elle est la

différence elle-méme inscrite dans l'immuable.

97



Dans la méme lignée, Stuart Hall (1989 : 95-112) souligne que les catégories
raciales ne sont pas des faits naturels mais des « flottants signifiants » dont le sens
est évolutif, a la faveur des contextes socio-économiques, spatio-temporels et
politiques. C'est pourquoi on parle aujourd’hui plus volontiers de « personnes
racisées », afin de souligner la nature apostériorique et non intrinséque du

phénomene de racialisation.

De maniere similaire, les études féministes matérialistes ont déconstruit la
naturalisation du genre, démontrant qu’il ne s’agit pas d’une extension biologique
du sexe mais de « I'interprétation culturelle du sexe » (Butler, 2002 : 11) comme le

résume Monique Wittig (2018 : 25) :

Ce que montre une analyse féministe matérialiste, c’est que ce que nous prenons pour
la cause ou pour l'origine de I'oppression n’est en fait que la « marque » que
I'oppresseur impose sur les opprimés : le « mythe de la femme » en ce qui nous
concerne, plus ses effets et ses manifestations matérielles dans les consciences et les

corps appropriés des femmes. La marque ne préexiste pas a I'oppression [...].

Dans La Pensée straight, Monique Wittig propose une théorie matérialiste radicale
dans laquelle elle conteste la naturalité de I’hétérosexualité, considérant que son

institutionnalisation se trouve a la racine de la société patriarcale (2018 : 36) :

[..] le sujet désigné (lesbienne) N'EST PAS une femme, ni économiquement, ni
politiquement, ni idéologiquement. Car en effet ce qui fait une femme, c’est une
relation sociale particuliere a un homme, relation que nous avons autrefois appelée
de servage, relation qui implique des obligations personnelles et physiques aussi bien
gue des obligations économiques [...], relation a laquelle les lesbiennes échappent en

refusant de devenir ou de rester hétérosexuelles.

En affirmant que « les lesbiennes ne sont pas des femmes », Wittig acheve donc

de dénaturaliser le genre et de décorréler sexe et genre. Aussi Axelle

98



Playoust-Braure, dans une conférence donnée a I'Université de Lausanne en 2022,
nous invite-t-elle a « faire a I'espece ce que les études féministes et les études
critiques de la race ont fait au sexe et a la race ». C'est-a-dire qu’il s’agit de postuler
gue « le spécisme est un ordre social au sein duquel s’opposent deux classes
sociales aux intéréts antagonistes, a savoir I’humanité d’un c6été et I'animalité de
I'autre ». Toujours selon Axelle Playoust-Braure, il convient donc de repenser notre
usage de noms « animaux » et « humains », leur préférant des termes tels
gu’ « animalité » ou « humanité » afin de refléter I'appartenance a une classe
sociale. En effet, « la catégorie Homo sapiens ne recouvre pas [...] parfaitement la
catégorie de I’humanité. [...] De la méme facon, [elle] ne pense pas que la catégorie
« animaux » [...] recouvre totalement la catégorie de I'animalité ». Et I'autrice de
conclure : « le spécisme, ce n’est pas tant une affaire d’espéce au sens biologique
gu’une question d’humanité et d’animalité comme des catégories sociologiques
qui renvoient a des positions sociales hiérarchisées ».

En effet, certains Homo sapiens sont animalisés quand quelques animaux,
guoique toujours animalisés, bénéficient d’un degré relatif d’humanisation. Aussi,
on assiste a un phénomene de chosification ou de personnification des animaux a
la faveur de circonstances que I'on pourrait qualifier d’arbitraires en ce sens
gu’elles sont décorrélées de toute donnée objective, et faconnées par des rapports
de pouvoir, des usages ou des représentations humaines. Les réactions lorsque des
non-humain-es s’évadent d’un abattoir en est une illustration. En effet, c’est
comme si soudainement leur résistance les promouvait — aux yeux de |'opinion
publique — du statut de viande en devenir, d’animal-outil, a celui d’individus dignes
de considération ayant une vie intérieure dans laquelle on est en capacité de se
projeter. Cette évasion suscite I’émotion au point de régulierement aboutir a des

élans de solidarité permettant le sauvetage des fugitifs-ves’?, comme si cet acte les

73 Ce fut notamment le cas en Croatie en 2010, dans le Rhone (France) en 2015, aux Pays-Bas en
2018 ou aux Etats-Unis en 2021.

99



rendait moins animaux; comme s’il les distanciait du « statut de chose » pour

reprendre les mots d’Yves Bonnardel (2018 : 169-170) :

C’est parce qu’un étre est approprié, gu’il a un statut de chose, fonctionnelle comme
le sont les outils, qu’il va (socio-psycho-)logiquement étre percu comme non
individualisé, comme interchangeable, et comme dénué de subjectivité (de
conscience, d’intéréts, de volonté propres) puisqu’il est soumis a la volonté et aux

intéréts du propriétaire. [...] ; la nature d’une chose est sa fonction.

Aussi certains animaux peuvent-ils échapper a la fonction que leur assigne
I'idéologie dominante pour étre symboliquement revalorisés dans 'ordre social,
s’éloignant du statut de chose associé a I'animalisation au profit d’'une forme
d’humanisation percue comme plus noble. C’est également le propre de la société
spéciste que de répartir arbitrairement les vocations des non-humain-es
(celles-eux qui ont vocation a étre tué-es, a étre chéri-es, etc.), animalisant ou
humanisant selon des critéres dénués de fondement objectif, mais profondément

ancrés dans les constructions culturelles et idéologiques.

On trouve également des indices du caractere social de |'espece en
analysant les arguments mobilisés par les classes dominées lorsqu’elles cherchent
a légitimer leur position auprés des dominant-es. Face a leur exclusion du domaine
de la pleine humanité, ces groupes ont souvent tenté de prouver qu’ils méritaient
d’y étre intégrés, non pas en contestant les fondements mémes de la hiérarchie
qui place les humanisé-es au-dessus des animalisé-es, mais en démontrant qu'’ils
répondaient eux aussi aux critéres établis par les dominant-es. Cette dynamique
est particulierement visible dans les slogans spécistes déployés dans diverses luttes
sociales, tels que « tous humains », « on n’est pas du bétail » ou « nous ne sommes
pas de la viande » (ce dernier étant récurrent dans les luttes féministes)
(Playoust-Braure et al., 2022). Ces expressions ne font pas référence a la nature

biologique des individus concernés, mais bien a leur position sociale en tant

100



gu’individus animalisés. Des lors, la rhétorique humaniste mobilise déja, sans en
avoir conscience, l'appartenance des individus a une espece sociale et non

biologique (ibid.).

En postulant I'existence d'une espece sociale, on propose donc une lecture
de la société compartimentée en deux groupes sociaux antagonistes: les
populations animalisées d’une part, et les populations humanisées qui jouissent du
statut de dominant-es de I'autre. La société est donc vue comme une organisation
sociale oppressive qui animalise et humanise toutes ses strates, indistinctement de
I'espece biologique. Toutefois, a l'instar des processus de racialisation, ces
catégories sont poreuses et fluctuantes, particulierement en ce qui concerne le
degré d’animalisation des animaux non humains.

Certains d’entre eux sont — dans une certaine mesure — humanisés et
bénéficient d’un statut social spécifique, tandis que d’autres sont pleinement
animalisés, ce qui mene a leur infériorisation et leur appropriation totale. Ce
paradigme est notamment illustré par la différence de traitement entre les
animaux domestiques et ceux d’élevage : les premiers sont communément
considérés comme des compagnons® quand les seconds sont percus comme des
ressources a exploiter dénuées de subjectivité. C'est donc bien la perception
sociale du degré d’animalité qui établit une distance plus ou moins marquée entre
ces individus et nous, conditionnant leur sort. La nature arbitraire et socialement
construite de ce phénomeéne devient particulierement manifeste lorsqu'on
examine la perception de la souffrance, laquelle peut varier de maniére radicale
pour des individus issus de la méme espece, selon les contextes dans lesquels ils

se trouvent. Ainsi, la torture d'un-e lapin-e domestique suscite une indignation

80 Avec toutefois d’'importantes failles juridiques déja évoquées, et une dépendance absolue des
individus envers leur propriétaire en ce qui concerne leurs conditions d’existence et
d’épanouissement.

101



guasi unanime, tandis que I'élevage intensif de lapin-es dans des conditions
déplorables®! et leur mise & mort restent largement acceptés, voire invisibilisés.
C’est donc I'utilité des non-humain-es qui détermine prioritairement la
perception de leur souffrance par la société; attestant a la fois d’un degré
d’appropriation absolu et, a nouveau, de I'absence de corrélation entre espéece
biologique et sociale. Dans ce contexte, le terme d’animalisation semble
effectivement plus adapté que des catégories rigides rangeant d’un c6té les Homo

sapiens et de I'autre non-humain-es.

3.1.3. La contestation de I'idéologie ne suffit pas

L'approche matérialiste, particulierement dans le contexte des théories
critiques, soutient que la contestation des idéologies dominantes, bien
gu'essentielle, ne suffit pas a déconstruire les rapports de pouvoir qui les
soutiennent. Selon cette perspective, les idéologies sont des constructions sociales
qui justifient et légitiment des structures économiques et politiques souvent
inégalitaires, mais ces structures existent indépendamment des idées qu'elles
véhiculent. Autrement dit, bien que la dénonciation des idéologies spécistes,
racistes ou sexistes soit essentielle, elle demeure insuffisante pour abolir les
rapports de domination. Il est donc nécessaire de remettre en question les
fondements matériels sur lesquels ces rapports reposent, tels que les inégalités
économiques, les hiérarchies sociales et les mécanismes institutionnels qui
perpétuent ces dominations.

La féministe matérialiste Monique Wittig affirme donc la nécessité d’une
lutte des classes pour aboutir au changement et renverser [lidéologie

dominante (2018 : 13) :

81 En France, plus de 99% des 35 millions de lapin-es naissant dans les élevages chaque année
subissent des conditions d’élevage intensives : sol grillagé, moins d’une feuille de papier A4
disponible par individu puisque la réglementation n’établit aucune limite de densité, etc. Les
conditions de vie sont telles que 22% des individus meurent avant d’atteindre I'dge d’abattage
(Association L214, 2025).

102



L'idée qui m’importe ici, c’est qu’avant le conflit (la révolte, la lutte), il n’y a pas de
catégories d’opposition mais seulement des catégories de différence. Et ce n’est qu’au
moment ou la lutte éclate que la violence des oppositions et le caractére politique des
différences deviennent manifestes. Car aussi longtemps que les oppositions (les
différences) ont I'air d’étre données, d’étre déja la, « naturelles », précédant toute
pensée - tant qu’il N’y a ni conflit ni lutte - il n’y a pas de dialectique, il n'y a pas de
changement, pas de mouvement. La pensée dominante refuse de se retourner sur

elle-méme pour appréhender ce qui la remet en question.

L'approche matérialiste postule que le renversement des structures de pouvoir est
une condition sine qua non du changement social. Cette perspective entraine une
conséquence stratégique majeure, qui se distingue nettement de la tradition
philosophique centrée sur la seule contestation idéologique. En effet, dans
I'analyse matérialiste, I'idéologie émerge a posteriori et continuera de ressurgir
tant que les structures concretes de domination persisteront. Dans ce contexte, la
contestation de l'idéologie n’est pas seulement insuffisante mais vaine puisque
I'idéologie, loin d’étre un phénomene figé, se réinvente perpétuellement. Tant que
les structures de pouvoir qui la soutiennent demeurent intactes, elle continue
d’évoluer, de se modifier et de s’adapter aux nouvelles réalités sociales. L’idéologie
se régénére donc en permanence, offrant des justifications nouvelles aux formes
de domination en place. Colette Guillaumin (1972 : 44) souligne cette dynamique

de réinvention des idéologies racistes en déclarant :

Le racisme est un monde du fantasme, et il obéit aux mémes lois que celui-ci. Ce qui
semble se passer dans le changement de l'idéologie du rapport a I'autre est identique
aux variations de scénario qui se déploient sur la structure du fantasme. La variation

idéologique serait d’ordre « scénariique » sur un fantasme d’altérité fondamental.

En définitive, toute tentative de transformation sociale ne s’attaquant qu’a

I'idéologie court le risque de ne produire qu’un déplacement du discours

103



dominant. Ce constat souligne I'importance d’une stratégie politique ancrée dans
la transformation des rapports matériels et se traduit — dans la lutte antispéciste —
par la nécessaire contestation des infrastructures symboliques et concrétes de
I’exploitation des non-humain-es. Les institutions spécistes constituant, a I’heure
actuelle, une norme sociale dominante, elles sont omniprésentes (politiques
publiques, industrie agroalimentaire, industrie pharmaceutique, cadre législatif,
élevage et abattoirs, etc.) et leur fragilisation nécessiterait un travail colossal. Il
s’agirait donc de s’attaquer aux bases économiques et politiques qui soutiennent
I'oppression spéciste, par la lutte contre les intéréts industriels et institutionnels
qui la pérennisent, la mise en place d’alternatives concretes aux modeéles législatifs
actuels®?, la transformation des modes de production et de consommation, ainsi
gue par des actions visant a fragiliser les dispositifs normatifs qui invisibilisent cette
exploitation.

Ainsi que nous l'expliciterons par la suite, la contestation efficace des
oppressions systémiques ne saurait se passer de lutte des classes (Wittig, 2018 :
13). Avec le recours a une perspective matérialiste, cette affirmation prend une
dimension particulierement puissante puisqu’elle détient le pouvoir d’unir toutes
les populations animalisées contre les privileges des humanisé-es. Le recours a une
analyse matérialiste apporte donc une dimension fédératrice et émancipatrice a

I"antispécisme.

82 Dans ce contexte, I'existence de travaux comme ceux de Sue Donaldson et Will Kymlicka
(Zoopolis, 2016) — qui suggerent de nouvelles fagons de faire société, en intégrant pleinement les
intéréts des non-humain-es dans |'organisation sociale — est fondamentale.

104



3.2. Le recours a une lecture matérialiste, un moteur de convergence

entre les luttes sociales

3.2.1. Ll’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes

ouvrant la voie a une convergence des luttes incluant I'antispécisme

Le recours a des mécanismes d’animalisation dans les rapports de
domination révele a quel point les constructions sociales reposent sur des
hiérarchies naturalisées, mobilisant I'image de I'animal pour justifier I'oppression
de groupes minorisés. Ce constat invite a dépasser une lecture sectorielle des
luttes sociales pour envisager une approche systémique des dominations.
L'analyse matérialiste, en dévoilant les structures de pouvoir a l'origine des
discriminations, constitue un outil précieux afin de saisir les liens entre domination
des humain-es et des non-humain-es. En mettant au jour la racine commune des
oppressions (en particulier la naturalisation de I'infériorisation des animalisé-es),
elle ouvre la possibilité d’'une convergence des luttes au sein de laquelle

I’antispécisme s’inscrit pleinement.

Dans les chapitres précédents, nous nous sommes efforcé-es de
« dénaturaliser » le dualisme entre I'animal et I'étre humain qui structure les
sociétés occidentales. Nous avons ensuite examiné le concept d’espece, en
montrant que les catégories mobilisées pour justifier I'ordre social relévent
principalement de constructions sociales : ce n’est pas I'espéce biologique en tant
qgue telle qui détermine le traitement réservé aux individus, mais le degré
d’animalisation ou d’humanisation qui leur est socialement attribué selon leur role

ou leur fonction dans la société #. Dés lors, afin de déterminer "appartenance de

83 Nous faisons notamment référence aux différences de traitement qui peuvent exister entre deux
animaux d’'une méme espece selon la fonction qui leur est attribuée. Nous avons notamment
évoqué I'exemple des lapins de compagnie ou d’élevage qui ne bénéficient pas du tout du méme
degré d’animalisation.

105



classe d’un individu, le critére de I'espéce sociale — autrement dit celui de I'espéece
vécue qui divise les individus entre animalisés et humanisés — semble plus

pertinent.

Ainsi les étres humains n’échappent-ils pas au recours a I’'animalisation en
tant qu’outil d’infériorisation et de mise en altérité de certaines minorités (Awada,
2021 : 104-108). On trouve d’ailleurs de nombreux indices de I'existence d’une
espéce sociale dans I'étude des phénoménes de domination et/ou de
discrimination envers les classes sociales humaines minorisées. Dans ce contexte,
la sociologue Kaoutar Harchi introduit la notion de « zoopolitique » pour désigner
I'ordre social occidental. Dans un entretien, elle développe sa pensée en ces

termes (Harchi, 2025) :

Jai voulu montrer qu’une histoire, des effets, des causes, des relations, une
dynamique existaient. Cela impliquait de tenter de penser ensemble 1492 [] et la
colonisation des Amériques par les colons d’Europe avec notre époque contemporaine
marquée, notamment, par les politiques islamophobes de I’Etat francais. Tout ne se
confond pas, bien sr, mais tout est lié. L’animalisation est ce lien. Le monde est
structuré par une zoopolitique, c’est-a-dire un ordre social qui s’articule autour du
rapport social d’espece.

Cette zoopolitique permet aux membres de I'espece homo sapiens de se dédouaner
des crimes commis contre les étres animalisés. Car, aprés tout, ce ne sont que des
animaux dont la civivisation aurait raison de se protéger. L'animalisation [...] est a la

fois ce qui rend tuable et ce qui justifie la tuerie.

Si les illustrations de I’animalisation des dominé-es sont malheureusement
légion, I'antisémitisme en demeure I'un des exemples les plus saisissants avec des
métaphores animaliéres qui remontent aux débuts de I’histoire chrétienne. Dans
la seconde moitié du IV€ siécle, le patriarche de Constantinople, Jean Chrysostome,
décrivait déja la synagogue comme « un repaire pour bétes sauvages ». Toutefois,

on connalt davantage les comparaisons rendues tristement célebres par la

106



propagande nazie et qui décrivait les Juif-ves comme des « parasites, vermines,
bétes de proie — en un mot, des sous-hommes » (Patterson, 2008 : 77-78). De
méme, I'esclavage a été le théatre de rhétoriques similaires, ou les personnes
réduites en esclavage étaient systématiquement comparées a des bétes de
somme, a du bétail ou a des primates afin de légitimer leur exploitation et leur
déshumanisation (Patterson, 2008: 53-59). Aux Etats-Unis, la traite
transatlantique s’accompagnait également d’un discours pseudoscientifique
insistant sur la supposée proximité des populations africain-es avec les non-
humain-es, et censée justifier leur statut de propriété et leur soumission aux colons
blancs (Fredrickson, 1987 : 71-72). Dans The Dreaded Comparison: Human and
Animal Slavery (1988 : 31-34), Marjorie Spiegel fait également état des
rapprochements constants entre non-humain-es et esclaves noir-es. L’autrice cite,
entre autres, des métaphores comparant un « bon esclave » a un « mastiff®

docile ».

Dans une logique comparable de déshumanisation, Sunaura Taylor (2017 :
134) analyse I'animalisation perpétuelle subie par les personnes en situation de
handicap et explique: « Qualifier quelqu’un d’animal nous libére de toute
obligation morale et de la honte que nous devrions ressentir quand un étre est
réifié ». Cette déshumanisation constitue donc un phénomene récurrent qui a été
employé pour justifier la marginalisation et/ou la discrimination de certains
groupes sociaux minoritaires auxquels on peut ajouter les homosexuel-les,
certaines minorités ethniques, les personnes issues de l'immigration, etc.
(Kymlicka, 2024 : 38-39). L’animalisation des personnes racisées demeure
d’ailleurs, dans nos sociétés occidentales, I'un des procédés issus du racisme
ordinaire le plus fréquent. En effet, les femmes noires sont souvent d’un méme
geste exotisées et déshumanisées : « Les femmes des Suds, notamment les

Africaines, seraient plus sauvages, les cheveux bouclés ou crépus seraient

84 || s’agit d’une race de chien de grande taille.

107



synonymes d’une certaine fougue car, comme l’'animal, ces femmes-la ne se
laissent pas dompter » (Bahaffou dans Harchi, 2022 : 13). Ce phénomeéne, loin
d’étre anecdotique, demeure profondément ancré dans nos sociétés
contemporaines : « Les femmes racisées font I'objet, par la performativité du
langage et de I'imagerie, d’'une animalisation a la fois ordinaire et structurelle
particulierement marquée » (Harchi, 2022 : 12).

L'analyse matérialiste permet ainsi de porter un regard plus objectif sur les
phénomeénes de hiérarchisation sociale. C'est d’ailleurs ce qui a rendu son
appropriation par les féministes matérialistes des années 1970 si révolutionnaire,
a une époque ol les discours naturalisant les différences entre les genres étaient
encore largement dominants. Dans le contexte antispéciste, elle permet d’aboutir
a une analyse des phénoménes sociaux dépouillée®> des prismes idéologiques issus
de I'humanisme ou de [I'héritage judéo-chrétien occidental qui tendent a
naturaliser certaines hiérarchies et a invisibiliser les rapports de domination sur les
non-humain-es. En recentrant I'attention sur les conditions concrétes d’existence
et les intéréts socio-économiques en jeu, le matérialisme ouvre la voie a une
lecture véritablement transversale des oppressions. En effet, comme nous I'avons
examiné précédemment, une lecture matérialiste de la société aboutit, sur le
modele des luttes féministes et antiracistes, a un questionnement des rapports de
pouvoir fondés sur I'exploitation des corps, qu’ils soient humains ou non humains.
Dans cette perspective, I'antispécisme apparait non pas comme une revendication
morale isolée, mais comme une critique structurelle des logiques de domination et
d’appropriation qui traversent I’ensemble du tissu social. Loin de relever d’un idéal
abstrait ou d’une sensibilité individuelle, il s’inscrit dans une analyse des rapports
matériels de production et de reproduction de la violence, rejoignant ainsi les
autres luttes émancipatrices dans leur dénonciation des mécanismes d’exclusion,

de hiérarchisation et de profit au détriment des plus vulnérables.

85 Du moins autant que possible dans la mesure ou il est difficile de se libérer intégralement de
I'imprégnation sociale et culturelle dominante.

108



Outre cette analyse singuliere des systémes oppressifs, le matérialisme
invite au dépassement des débats idéologiques au profit du renversement concret
des structures de pouvoir (Playoust-Braure, 2022). Comme I'expose Monique
Wittig (2018 : 13), la lutte des classes constitue un ingrédient indispensable de
I'aboutissement a un changement pérenne. Deés lors, la conscientisation d’une
espéce sociale laisse présager une alliance de toutes les populations animalisées,
quel que soit le degré d’appropriation qu’elles subissent.

Ce changement de perspective impose de repenser les stratégies
d’émancipation, et en particulier les stratégies de résistance fondées sur la
« politique de la respectabilité » dans la mesure ou elles reproduisent les
hiérarchies existantes au lieu de les subvertir. En effet, la politique de Ia
respectabilité, qui consiste pour les groupes dominés a s’émanciper en légitimant
leur appartenance a la classe dominante, condamne a I'échec toute tentative
d’abolition des oppressions (Austin dans Harris, 2009 : 29-30; Ko et al., 2020 : 70-
75). Cette démarche ne permet donc que de « déplacer la ligne d’abjection » et
encourage l'intensification du dénigrement et de l'isolement des individus qui
demeurent sous cette ligne de démarcation. C'est ce phénoméne que dénonce
Angela Harris (2009 : 29-30) dans une critique de la rhétorique antiraciste

dominante :

[L]a « politique de la respectabilité » [est] I'effort visant a obtenir des avancées
politiques et sociales pour son groupe en déplacant légérement la ligne de I'abjection,
juste assez pour permettre aux plus privilégiés de passer de I'autre c6té. Le probléeme
avec cette politique de la respectabilité, bien sdr, est qu’elle aggrave la souffrance en
intensifiant I'isolement et la dévalorisation de celles et ceux qui ne sont tout
simplement pas assez « normaux » pour passer ; et qu’elle réduit les chances d’un

véritable moment politique de transformation.

109



Ainsi I'invocation par les minorités de leur humanité, afin de se distinguer des
non-humain-es® et de revendiquer une amélioration de leurs conditions
d’existence, est-elle vouée a I'échec : elle encourage une réflexion dualiste préte a
étre réactivée pour animaliser et inférioriser d’autres populations fragilisées
(Giroux, 2021 : 92-93). L'approche matérialiste aboutit donc spontanément a une
vision intersectionnelle de la question du spécisme qui porte en elle un potentiel
émancipateur fort, participant de la mise a mal de I'un des dispositifs oppressifs les
plus récurrents: 'humanisme des Lumiéres. Axelle Playoust-Braure et Yves
Bonnardel plaident, dans Solidarité animale, pour un monde libéré de la menace

permanente d’animalisation, dans l'intérét de toutes les minorités (2020 : 188) :

L’humanisme est un particularisme, un chauvinisme d’espéce qui se dresse contre
I'universel. Il doit étre dépassé, en gardant le meilleur de ce qu’il a promu : la volonté
d’égalité. [..] Le projet antispéciste est celui de la rupture avec la tradition
multimillénaire des éthiques (et des politiques) fondées sur les appartenances et sur
les hiérarchies, qui procedent par I’essentialisation des individus et I'invocation d’une
échelle des étres. Car I'appartenance a un groupe défini, une classe qui bénéficie des

droits et des privileges, nécessite d’en tracer les contours et les gradations.

Et de conclure (2020 : 189) :

Loin de constituer un « sous-probléme », un enjeu secondaire, la question animale
représente ainsi, outre son ampleur quantitative [...], un point structurant central de

tous les discours de domination.

Une lutte des classes dessinant ses contours selon les critéres d’une espece
sociale serait donc infiniment plus puissante que les revendications isolées des
différents groupes minorisés. Elle permettrait de rompre avec l'un des

soubassements incontournables de toutes les discriminations: la menace

86 Au travers de slogans tels que « nous ne sommes pas des animaux » ou « tous humains »
comme évoqué précédemment.

110



d’animalisation. En ce sens, une mobilisation des animalisé-es — qu’iels soient
humain-es ou non — constituerait une force politique inédite. Plutot que de se
rallier a une humanité définie par I’exclusion, cette banniére commune autour de
I'animalité subie permettrait de rassembler les opprimé-es au-dela des catégories
identitaires traditionnelles, et de remettre en cause la logique de hiérarchisation

des étres (Harchi, 2022 : 15-17).

3.2.2. lafrovéganisme, un mouvement intrinsequement intersectionnel

ancré dans le matérialisme

Si une convergence des luttes semble possible d’un point de vue théorique,
encore faut-il en identifier des manifestations concretes. Aussi, I'afrovéganisme
semble incarner I'un des exemples les plus aboutis de cette jonction entre les luttes
antiracistes, anticoloniales et antispécistes. A la fois ancré dans une critique
matérielle des rapports d’oppression et dans une expérience vécue de
I'animalisation des corps racisés, ce courant réunit les conditions d’un

dépassement des clivages militants traditionnels.

En effet, 'approche afrovégane (aussi appelée black veganism) porte un
regard intersectionnel sur des systémes de domination imbriqués, en particulier
I'exploitation des non-humain-es et celle des populations racisées. Comme le
résume Aph Ko, l'une des co-autrices de Apho-ism, Essays on Pop-Culture,
Feminism, and Black Veganism from Two Sisters (2020 : 140), le véganisme noir est
« un mouvement sociopolitique qui réarticule I'oppression des Noirs sous I'angle
de I'animalité et de la race ». Aussi, dans leur ouvrage, Aph et Syl Ko argumentent
en faveur d'une analyse et d’une déconstruction conjointe des systémes
d’oppression patriarcaux, coloniaux, racistes et antispécistes.

L'afrovéganisme est donc intrinsequement intersectionnel, et porte en lui

I’aspiration a une convergence des luttes, postulant la nécessité d’une libération

111



animale décoloniale. Contrairement aux approches traditionnelles du véganisme
qui sont dominées par des perspectives blanches?®’, ce mouvement est (comme son
nom l'indique) constitué majoritairement de personnes noires qui expérimentent
directement I'animalisation, notamment au travers du racisme systémique. Ce
phénoméne de déshumanisation demeure encore largement banalisé, en

particulier aux Etats-Unis, comme en témoignent Ko et al. (2020 : 20) :

En mars 2015, le département de police de San Francisco a fait I’'objet d’une enquéte
pour des échanges de messages racistes et homophobes. Think Progress rapporte a ce

sujet : « Les messages rendus publics [...] comprenaient [...] des insultes comparant les
Afro-Américains a des singes, des appels a lyncher tous les Afro-Américains, et méme

un message affirmant : “Ce n’est pas illégal d’abattre un animal.” »

Plus loin dans le texte de Ko et al., on découvre qu’un autre rapport a révélé des
propos non moins choquants émanant des représentant-es du systeme judiciaire
de Los Angeles. Ceux-celles-ci utilisaient couramment I'acronyme N.H.I. (signifiant
No Human Involved — autrement dit, « aucun-e humain-e impliqué-e ») pour
désigner les affaires concernant de jeunes hommes noirs issus des ghettos urbains
et sans emploi.

L'afrovéganisme n’ignore donc pas les mécanismes de déshumanisation qui
visent directement les personnes noires. Au contraire, la philosophe afrovégane
Syl Ko (2019) pousse plus loin la réflexion en évoquant la racialisation des
non-humain-es : « je soutiens que les animaux non humains sont racisés et que
nous devrions comprendre leur subordination comme un phénomeéne racial ». En
effet, l'intersectionnalité du véganisme noir tient a son analyse singuliere des

phénomenes d’animalisation : si I'existence d’'une espéce sociale est centrale,

87 |’afrovéganisme est né en réponse a linvisibilisation des personnes noires au sein des
mouvements véganes traditionnels. En adoptant une approche décoloniale de I'antispécisme, il
répond aux enjeux propres aux populations noires et se démarque des discours du véganisme
dominant, dont certains ont pu avoir un effet repoussoir vis-a-vis des personnes racisées (Drew
dans Harper, 2010 : 85-89).

112



I'afrovéganisme postule qu’elle oppose en réalité tous les étres sentients au seul
homme blanc (qui est le seul humanisé). Ce dernier est alors universalisé et érigé
en norme, relayant tous les autres étres vivants au rang de dominé-es (Ko et al.,
2020 : 22-23)38. Selon cette approche, la lutte contre le suprémacisme blanc (et
masculin) doit refuser toute forme de segmentation (et donc de dualisme quel qu’il
soit) et passe nécessairement par une solidarité antiraciste, décoloniale et

antispéciste.

Au travers d’une analyse qu’on pourrait qualifier de matérialiste,
I’afrovéganisme s’intéresse donc aux structures de dominations qu’il entend
renverser en luttant contre le suprémacisme blanc. A linstar du féminisme
matérialiste, |'afrovéganisme refuse toute explication essentialiste des
oppressions. Il s’attache a mettre en lumiere les rapports concrets d’exploitation
et de dépossession — économiques, politiques, alimentaires — auxquels sont
confrontées les populations noires, en particulier dans une perspective post-
esclavagiste et post-coloniale. Cette approche permet ainsi de penser I'imbrication
entre racisme et spécisme en analysant la facon dont les corps noirs et non
humains ont été historiguement co-asservis par la classe dominante des
humanisé-es (a savoir les personnes blanches).

Cette perspective critique ne se limite pas a une analyse théorique des
systemes de domination, mais se prolonge par I’'examen des pratiques culturelles
et alimentaires héritées de I’histoire coloniale et esclavagiste, et en particulier de
la soul food, cette nourriture traditionnelle afro-américaine héritée de I’esclavage.
Constituée majoritairement de plats frits et riches en viande, la soul food est
considérée comme centrale dans I'héritage noir étasunien, mais également

comme partiellement responsable de I'épidémie d’obésité accablant la population

88 Dominé-es qui sont régulierement regroupé-es sous la banniére des Autres (Others) dans la
littérature afrovégane (Deckha, 2010 : 37).

113



afro-américaine (Bernhart et al., 2023 : 124)%. En dépit des conséquences
sanitaires considérables de cette épidémie, le renoncement a ces pratiques
alimentaires ancestrales est souvent percu comme un rejet de I’héritage noir, voire
comme une volonté de se conformer aux codes culturels blancs (ou, en anglais,
« act white ») (Harper, 2010 : 43; Rosenfeld et al., 2022 : 1610). L’attachement a
ce marqueur identitaire est si fort qu’il s’agit d’ailleurs, d’aprés Greenebaum (2018
: 15-16), d’un frein majeur a I'adhésion des Afro-Américain-es au véganisme.

Le mouvement afrovégane, qui s’inscrit dans une vision plus holistique que
les mouvements antispécistes blancs (Ko et al., 2020 : 80-81), invite plut6ét a une
révision du récit entourant la soul food. Il appelle a une prise de conscience
collective de la nature coloniale des comportements alimentaires des personnes
afro-américaines et a une émancipation au travers du passage a une alimentation
végane. Des lors, le mouvement conteste I'idéologie dominante en qualifiant la
soul food de résidu colonial faconné par I'esclavage et la dépossession. Imposée
aux populations noires dans un contexte de privation, elle perpétue une
dépendance a des aliments peu nutritifs et souvent déléteres pour la santé. Selon
A. Breeze Harper (2010: 49), ce phénomeéne s’inscrit dans un contexte de
« racisme environnemental » et de « génocide culturel » des populations racisées
et pauvres. En effet, I'industrie américaine du fast food cible prioritairement les
personnes noires et racisées, notamment en les sur-représentant dans leurs
campagnes publicitaires (Gilmore et al., 2012 : 319). Ces entreprises s'implantent
également massivement dans les quartiers noirs ol I'accés a une alimentation
saine est limité®°, perpétuant ainsi des inégalités systémiques sous couvert de
choix individuels (Rosenfeld et al., 2022 : 1602; Walker et al., 2010 : 876-881).

L'afrovéganisme considere donc la soul food comme un outil de contréle

89 82% des femmes noires américaines sont en surpoids ou obéses selon un rapport du National
Center for Health Statistics (2016). Une autre étude a montré que presque la moitié des afro-
américain-es étaient obeses (56,6% pour les femmes) contre 32,6% pour la population blanche
américaine (32,8% pour les femmes spécifiquement) (American Psychological Association, 2015).
%0 ’implantation des chaines de supermarchés dans les quartiers noirs américains ne représente
que 52% de celle des quartiers blancs (Walker et al, 2010 : 880).

114



génocidaire enfermant les communautés afro-américaines dans un vestige
délétére de I'époque coloniale.

En rejetant cette assignation, le mouvement entend s’attaquer aux
héritages imposés par la domination blanche et aux mécanismes capitalistes qui
entretiennent cette dépendance. Il s’inscrit également dans une démarche
politique de réappropriation culturelle, la transition vers une alimentation végétale
permettant de renouer avec certaines pratiques alimentaires ancestrales des
cultures africaines précoloniales. Contrairement au récit dominant, ces traditions
étaient majoritairement végétales et ne présentaient aucune similitude avec la

soul food américaine (Harper, 2010 : 59; Rosenfeld et al., 2022 : 1611).

Le projet afrovégane, dans la lignée des études critiques de la race, propose
donc une approche qualifiable d’intersectionnelle et matérialiste. Son contre-
projet est celui d’'une société libérée conjointement du racisme, du colonialisme,
du spécisme et, par extension, de tous les systemes d’oppression. En effet, selon
les tenant-es du véganisme noir, la matrice commune a ces mécanismes de
domination exige une dissolution simultanée, et donc une convergence des luttes.
Dans cette perspective politique radicale, le rejet des produits d’origine animale
incarne une facon concréete de lutter contre les logiques racistes encore a I'ceuvre
actuellement (cantonnement des populations noires a une alimentation de
mauvaise qualité, instrumentalisation de la soul food, etc.). L’afrovéganisme
s’impose ainsi comme un mouvement résolument matérialiste, en articulant lutte
antiraciste et libération animale a partir des conditions concretes d’oppression. Il
propose un levier de résistance contre la domination blanche au travers,
notamment, de la réappropriation politique des pratiques alimentaires.

Si ce mouvement s’adresse prioritairement aux populations noires et
afro-descendantes, lI'adhésion a ses idées n’est pas réservée a ces seules

communautés (Ko et al., 2020 : 124-126) :

115



Le véganisme noir n'est pas destiné uniquement aux Noirs. Le véganisme noir est
simplement noir dans sa perspective. [...] [C'] est un outil méthodologique pour
réactiver nos imaginations. Il est congu pour relocaliser la question animale [...] pour

bénéficier a tout étre opprimé.

Le véganisme noir se caractérise donc principalement par la singularité de sa
perspective enracinée dans I'expérience noire, et par son invitation a décoloniser
les luttes sociales au sens large. Il témoigne également de la capacité des analyses
matérialistes a faire émerger des formes de résistance concretes, articulant la lutte

contre le spécisme a celles contre les autres systemes d’oppression.

116



Conclusion

Dans le cadre de cette recherche, nous avons exploré les possibilités de
convergence entre I'animalisme et les autres luttes sociales engagées contre les
systtmes de domination, telles que le féminisme, [’antiracisme ou
I’anticapacitisme. Plus précisément, nous nous sommes efforcé-es de répondre a
la question suivante : « Dans quelle mesure des alliances sont-elles possibles entre
I'animalisme et les autres mouvements sociaux luttant contre les systéemes de
domination? ».

Nous avons commencé par formuler la nécessité pour I'animalisme de
s'inscrire dans une perspective résolument antispéciste, afin d’accroitre la
politisation de ce mouvement et de créer les conditions d’un véritable dialogue
avec d’autres luttes. En effet, en apportant une assise théorique rigoureuse,
I’antispécisme permet a I’'animalisme de combler ses angles morts, en particulier
son manque d’analyse des systéemes de domination qui le condamne a rester en
marge des autres mouvements sociaux. L'étude des soubassements du spécisme
nous a ensuite amené-es a dénaturaliser les fondements des hiérarchies de pouvoir
qui sous-tendent les rapports oppressifs. Nous avons donc mis en évidence un
certain nombre de convergences, dont beaucoup trouvent leur origine dans la
frontiere que I'"humanité occidentale s’est appliquée a tracer afin de tenir son
animalité a distance. Cette séparation, d’abord justifiée par les discours
théologiques, a ensuite été consolidée par les humanités, qui ont contribué a la
pérenniser. Dans ce contexte, la responsabilité de certain-es penseur-euses de
I'humanisme a été interrogée, notamment en raison de leur participation a la
naturalisation de cette délimitation arbitraire, conférant une apparente légitimité
a des hiérarchies socialement construites (Burgat, 2006 : 27).

Outre le dévoilement de [lidéologie spéciste, nous avons formulé
I'hypothése selon laquelle il existerait un continuum de violences entre

I'oppression banalisée des non-humain-es et celle des minorités humaines.

117



Appuyée par un nombre important d’études scientifiques établissant une
corrélation entre les idées spécistes et la hiérarchisation des vies humaines
(Playoust-Braure et al., 2020 : 139-143), cette hypothese avalise la nécessité de
penser les mécanismes oppressifs selon un prisme analytique transversal. C'est
également la théorie avancée par la sociologue Kaoutar Harchi (2025) qui affirme
gue : « L'oppression des animaux nourrit une chaine d’oppressions ». Une position

gue la chercheuse justifie en ces termes :

L’animalisation des animaux, le fait que les animaux soient des animaux — c’est-a-dire
des étres tuables, des étres qu’on peut manger, des étres dont on ne se soucie pas —
est une violence ouverte, c’est-a-dire une violence qui en appelle et en justifie bien

d’autres.

Dans un second temps, nous avons cherché a identifier les freins limitant
I'articulation de I'antispécisme et des autres mouvements sociaux. Pour ce faire,
nous avons résolu d’analyser les relations entre |’antispécisme et I’anticapacitisme;
deux luttes sociales dont la convergence demeure timide en dépit de
problématiques et d’intéréts communs manifestes (remise en question du modele
social productiviste, lutte contre l'invisibilisation et la ségrégation systémiques,
animalisation, etc.). Nous avons mis en lumiere des obstacles d’ordre historique,
conceptuel et stratégique, et en particulier le recours par les personnes dominées
a la « politique de la respectabilité ». Formulée initialement dans le contexte des
personnes racisées, cette stratégie consiste, pour les groupes marginalisés, a
tenter d’échapper a l'oppression en légitimant leur appartenance au groupe des
dominant-es (Ko et al., 2020 : 70-75). Bien que compréhensible dans le contexte
spéciste et dualiste occidental, ce phénomene semble stérile dans une perspective
de bouleversement des mécanismes structurels de domination. En effet, il ne
guestionne pas les normes oppressives, mais cherche a s’y conformer — déplagant,
sans la dissoudre, la frontiere entre les vies considérées comme dignes et les autres

(Harris, 2009 : 29-30).

118



Un rapprochement entre ces deux luttes semble toutefois constituer un
préalable a toute véritable perspective d’émancipation : le spécisme reposant sur
une logique capacitiste, et inversement, I'abolition de I'un ne saurait advenir sans
une remise en cause radicale de l'idéologie de I'autre (Taylor, 2019 : 180). De
méme, tant que I'animalisation continuera d’opérer comme un outil de
disqualification sociale, les groupes opprimés resteront exposés a cette menace.
Le renversement du régime spéciste apparait donc comme I'un des garants d’'une
déconstruction durable du capacitisme et, plus largement, des phénomeénes de

hiérarchisation sociale (Giroux, 2021 : 92-93).

Dans une ultime partie, nous avons formulé I’hypothése selon laquelle le
recours a une lecture matérialiste historique serait en mesure d’ouvrir des
perspectives porteuses en matiére de décloisonnement des luttes sociales. Ce
cadre analytique nous a permis de reconsidérer les catégories sociales établies
pour faire émerger une structuration de la société en deux grandes classes aux
intéréts antagonistes avec d’un coté, une classe humanisée, dominante, et de
I'autre une classe animalisée, dominée et exploitée par la précédente (Harchi,

2025) :

La véritable division qu’on aurait tout intérét aconsidérer, c’est plutét celle qui

oppose les étres humanisés — les étres qui ont accédé ala communauté morale, la

communauté humaine — et les étres animalisés, qui eux, au contraire, ont été rejetés
de cette communauté. [...] De la division nature-culture et de la division animal-
humain découlent tout un ensemble de divisions qui continuent a structurer notre

rapport au monde.

Une telle catégorisation permet de lier toutes les figures de I'altérisation —
gu’elles soient racisées, handicapées, genrées ou essentiellement animalisées — et
de repenser les luttes sociales dans une perspective unifiée de lutte des classes

élargie a I'ensemble des dominé-es (humain-es ou non-humain-es). Ce prisme

119



analytique renouvelle notre compréhension des rapports de domination, ouvrant
la voie a une convergence de tous les mouvements sociaux évoqués, incluant
I'antispécisme. Ce dernier se situe donc aux antipodes d’une simple revendication
morale; il amorce une critique structurelle des logiques d’appropriation, de
hiérarchisation et d’exclusion.

Enfin, nous avons démontré le potentiel d’une véritable solidarité
interespeces au travers de I'afrovéganisme, qui constitue I'expression concréte
d’un antispécisme véritablement intersectionnel. Enraciné dans les réalités
matérielles des populations afrodescendantes, il illustre [I'aptitude de
I'antispécisme a s’inscrire dans une perspective de justice globale, sans
hiérarchisation entre les luttes. Le véganisme y devient un outil de résistance
puisqu’il incarne un retour a certaines traditions précoloniales, le rejet de la soul
food entendue comme un héritage colonial, et s’"oppose concrétement au racisme
systémique. En effet, aux Etats-Unis notamment, I'afrovéganisme dénonce les
inégalités d’acces a une alimentation saine, liées a des logiques raciales et
économiques, et constitue une forme de réappropriation politique et culturelle de

la nourriture.

Au-dela de cette analyse, la singularité du présent mémoire tient d’abord a
sa thématique, qui questionne l'un des angles morts des sciences sociales et
politiques contemporaines. En effet, notre réflexion est née du constat d’une
marginalisation récurrente de la question animale au sein de ces disciplines.

Si un intérét croissant de la communauté scientifique pour la question
antispéciste s’est tout de méme fait sentir ces derniéres années, il semble que les
chercheur-euses s’intéressant aux convergences des luttes incluant I'antispécisme
continuent a émerger principalement de ses rangs militants ou théoriques.
Autrement dit, ce sont le plus souvent des personnes déja sensibilisées a

I'antispécisme qui développent ces réflexions. En conséquence, les apports

potentiels de I'antispécisme aux autres luttes sociales demeurent encore

120



largement méconnus en dehors des cercles antispécistes et gagneraient a étre
approfondis, afin d’enrichir les stratégies de lutte contre I'ensemble des systémes
de domination.

Dans cette perspective, I'approche matérialiste que nous mobilisons
contraste avec la tradition intellectuelle antispéciste dominante qui demeure
historiquement philosophique et éthique. Ainsi notre travail s’inscrit-il dans la
continuité des travaux d’Axelle Playoust-Braure, dont nous avons prolongé la
démarche en proposant le concept d’« animage ». Celui-ci visait a désigner
I'appropriation et I’exploitation de tous les animaux non humains, indistinctement
de leur situation matérielle d’existence et de leur degré d’animalisation °X. A l'instar
de ce que des termes comme « sexage » ou « servage » permettent de mettre en
lumiere dans d’autres rapports de domination, « animage » souligne la réduction

systémique des animaux au statut d’étres appropriés.

Si la notion d’animalisation constitue, nous I'avons vu, I'une des clés de
voute intemporelles des mécanismes discriminatoires, le contexte capitaliste
contemporain nous invite a enrichir I'analyse des mécanismes oppressifs par
d’autres outils, tels que le concept de réification. Théorisée par Georg Lukacs dans
le sillage de Marx, elle désigne le processus par lequel les étres humains se
trouvent réduits a I'état de choses sous I'effet de la logique marchande capitaliste
(Lukacs, 1922 : 114). Chez les penseur-euses de I'Ecole de Francfort, la réification
n’est plus seulement liée aux rapports marchands, mais devient le produit d’une
rationalité instrumentale®? qui traverse toute la culture moderne, neutralisant les
singularités et réduisant les étres a leur fonction productive ou utilitaire. Aussi
Horkheimer et Adorno résument-ils ce phénomeéne en ces termes : « tout ce qui

ne se laisse pas réduire a I'’échange est suspect » (1974 : 27).

%1 Quand Axelle Playoust-Braure focalisait sa réflexion sur la condition des animaux d’élevage.

92 Théorisée par Weber, la rationalité instrumentale désigne une forme de raison qui privilégie
|'efficacité des moyens sans questionner les fins, réduisant ainsi les étres et les choses a leur seule
utilité.

121



L'apport de cette grille de lecture a notre question de recherche gagnerait
a étre étudié plus amplement. En effet, 'analyse sous le prisme de la réification
enrichit la perspective apportée par I'animalisation en analysant la facon dont
I’économie marchande s’approprie les étres et les rapports sociaux. Quand
I’'animalisation rend compte du processus idéologique par lequel certaines vies
sont placées en dehors de notre considération morale, la réification met en lumiére
les procédés qui privent de subjectivité et transforment chaque strate de la société
(humain-es, non-humain-es, végétaux, etc.) en ressources et/ou en outils. La ou
I’'animalisation déshumanise, la réification instrumentalise. || semble donc que ces
deux dynamiques, loin de s’exclure, se répondent. En effet, I'exclusion morale
précéde souvent I'appropriation matérielle, et les populations les plus animalisées
sont régulierement les plus réifiées voire appropriées.

Si I'’étude des imbrications entre animalisation et réification est
particulierement pertinente lorsqu’il s’agit d’analyser certains rapports sociaux
(comme ce peut étre le cas du sexisme qui est fortement imprégné par les
impératifs capitalistes imposés au modéle familial par exemple), il faut toutefois
reconnaitre les limites inhérentes au concept de réification. En effet, si certain-es
auteur-ices abordent son application aux individus non humains (Chanson et al.,
2014 : 32-34), la tradition critique occidentale dans laquelle elle s’inscrit reste
majoritairement anthropocentrée. Elle tend ainsi a invisibiliser les formes
d’oppression spécifiques subies par les animaux, dont la mise a disposition totale
(comme viande, force de travail, divertissement ou matériau) ne suscite que
rarement une interrogation morale. A I'inverse, le concept d’animalisation pense
spontanément de maniere transversale la fabrication des vies "sacrifiables",
gu’elles soient humaines ou non humaines. Il gagnerait toutefois a étre enrichi par
une analyse approfondie de ces enjeux sous le prisme de la réification, afin
d’examiner spécifiquement les effets économiques de I'exclusion, ainsi que sa

structuration matérielle.

122



Par ailleurs, si les perspectives ouvertes par une approche matérialiste de
I'antispécisme semblent prometteuses, il faut néanmoins nuancer les résultats de
notre recherche puisque certaines limites sont susceptibles d’entraver Ia
convergence théorique que nous esquissons. En effet, bien que I'étude des freins
au rapprochement entre I'antispécisme et |’anticapacitisme soit particulierement
explicite en raison de la proximité conceptuelle liant ces deux mouvements, elle
n‘en demeure pas moins insuffisante pour fournir une vision exhaustive des
obstacles pouvant entraver la convergence avec d’autres luttes sociales, qui
présentent parfois des enjeux et des tensions spécifiques.

Le fait que notre approche demeure essentiellement théorique est une
autre limite notable de notre travail, qui pose les bases d’une articulation des luttes
mais gagnerait a étre prolongé par des enquétes empiriques et par l'analyse
d’autres expérimentations concretes de coalitions entre I'antispécisme et d’autres
mouvements sociaux. L'étude du Food Empowerment Project — liant justice
alimentaire, véganisme, protection de I'’environnement et droits sociaux — aurait

par exemple été tres instructive, mais dépassait le champ de ce mémoire.

De surcroit, ce travail de recherche nous améne a considérer que
I'avenement d’une véritable solidarité interespéces suppose non seulement une
déconstruction profonde des systemes de croyances occidentaux, mais également
le renoncement aux privileges découlant du suprémacisme humain. De tels freins
peuvent faire perdre de vue les intéréts dont nous nous sommes efforcé-es de
démontrer I'existence pour I’étre humain. Enfin, cette convergence des luttes a la
faveur des animalisé-es, bien que porteuse d’un potentiel transformatif important,
se heurte a des intéréts financiers, industriels et économiques colossaux, au
premier rang desquels ceux des filieres agroalimentaires et pharmaceutiques (dont
les modeéles reposent largement sur I'exploitation des non-humain-es). Dans ce
contexte, une intensification des travaux de recherche et des expérimentations

concretes nous semble essentielle afin de favoriser 'émergence d’un mouvement

123



de transformation radicale au bénéfice de tous-tes, humain-es comme

non-humain-es.

124



Bibliographie

e Adams, Carol J. La politique sexuelle de la viande. Une théorie critique
féministe végétarienne, Lausanne, L’Age d’Homme.

e Adams, Rachel. (2001). Sideshow USA: Freaks and the American cultural
imagination. University of Chicago Press.

e Adaptation Sociale et Professionnelle des Handicapés (2007). Handicap et
stigmatisation : I'effet amplificateur. Récupéré

de https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-

2007-Handicap-stigmatisation.pdf

e American Psychological Association (2015). Obesity in the African-American
Community. Récupéré de

https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-

american/obesity

e Association L214 (2024). Animaux abattus dans le monde. Récupéré de

https://www.1214.com/animaux/statistigues-nombre-animaux-abattus-

monde-viande//

e Association L1214 (2025). Les Elevages de Lapins. Récupéré de

https://www.[214.com/animaux/lapins/les-elevages-de-lapins/.

e Awada, Dalila (2021). « Les autres autres », dans Marilou Boutet (dir.),
(V)égaux. Vers un véganisme intersectionnel, Montréal, Editions Somme
Toute, p. 103-113.

e Baubérot, Arnaud (2014). « Aux sources de I'écologisme anarchiste : Louis
Rimbault et les communautés végétaliennes en France dans la premiéere
moitié du XXe siécle », Le Mouvement Social, vol 246, no 1, p. 63-74.

e Baudot, Pierre-Yves et Anne Revillard (2014). « Les savoirs de la science
politique », dans Charles Gardou (dir.), Handicap, une encyclopédie des

savoirs, Toulouse, Erés, coll. Connaissances de la diversité, p. 385-397.

125


https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-2007-Handicap-stigmatisation.pdf
https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-2007-Handicap-stigmatisation.pdf
https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-american/obesity
https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-american/obesity
https://www.l214.com/animaux/statistiques-nombre-animaux-abattus-monde-viande/
https://www.l214.com/animaux/statistiques-nombre-animaux-abattus-monde-viande/
https://www.l214.com/animaux/lapins/les-elevages-de-lapins/

Bentham, Jeremy (2011). Introduction aux principes de morale et de
législation, Paris, Vrin.

Bernhart, John, Gabrielle Turner-McGrievy, Mary Wilson, Claudia Sentman,
Sara Wilcox et Caroline Rudisill (2023). « NEW Soul in the neighborhood-
reach and effectiveness of a dissemination and implementation feasibility
study », Translational behavioral medicine, vol 13, no 3, p. 123-131.

Bitler, Marianne et Steven Haider (2010). « An Economic View of Food
Deserts in the United States », Journal of Policy Analysis and Management,
vol 30, no 1, p. 153-176.

Bizeray, Dorothée, Jean Michel Faure et Christine Leterrier (2004). « Faire
marcher le poulet : pourquoi et comment », INRA Productions Animales, vol
17,n0 1, p. 45-57.

Bondon, Roméo et Elias Boisjean (2021). Cause animale, luttes sociales,
Paris, Le passager clandestin.

Bonnardel, Yves (2018). « L'idée de nature contre la pensée animale »,
dans Yves Bonnardel, Thomas Lepeltier et Pierre Sigler (dir.), La révolution
antispéciste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Alpha, p. 159-177.
Breeze Harper (2010). Sistah Vegan, Black Female Vegans Speak on Food,
Identity, Health, And Society, New York, Lantern Books.

Burgat, Florence (1997). Animal, mon prochain, Paris, Odile Jacob.

Burgat, Florence (2006). Liberté et inquiétude de la vie animale, Paris,
Editions Kimé.

Butler, Judith (2002). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of
Identity, New York, Routledge.

Cajete, Gregory (2000). Native science: natural laws of interdependence,
Sante Fe, Clear Light Publishers.

Campbell, Fiona Kumari (2019). « Precision ableism: a studies in ableism
approach to developing histories of disability and abledment », Rethinking

History, vol 23, no 2, p. 138-156.

126



Chanson, Vincent, Alexis Cukier et Frédéric Monferrand (2014). La
réification, Histoire et actualité d’un concept critique, Paris, La Dispute.
Chapple, Christopher Key (1993). Nonviolence to Animals, Earth, and Self in
Asian Traditions, State University of New York Press.

Christen, Yves (2011). L’animal est-il une personne ?, Flammarion.

Clerval, Anne et Christine Delphy (2015). « Le féminisme matérialiste, une
analyse du patriarcat comme systeme de domination autonome », dans
Anne Clerval, Antoine Fleury, Julien Rebotier et Serge Weber (dir.), Espace
et rapports de domination, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, p.
217-229.

Cohen Jr, Michael (1988). “Further diagnostic thoughts about the Elephant
Man”, American journal of medical genetics, vol 29, no 4, p. 777-782.
Coleman Brown, Lerita (2013). « Stigma: An Enigma Demystified », dans
Davis, Lennard J. (dir.), The Disability Studies Reader, 4¢ éd., Abingdon,
Routledge.

Comité DPH (2017). Observation générale n° 5 sur I'autonomie de vie et

Iinclusion dans la société. Récupéré de www.ohchr.org/en/treaty-

bodies/crpd/general-comments.

Comité pour les droits des personnes handicapées (2022). Lignes directrices
sur la désinstitutionnalisation, y compris dans les situations d’urgence.

Commission au Parlement Européen et au Conseil (2016). Rapport de la
Commission au Parlement Européen et au Conseil sur l'incidence de la
sélection génétique sur le bien-étre des poulets destinés a la production de
viande », Bruxelles. Récupéré de

https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs autres institutions/com

mission europeenne/com/2016/0182/COM COM(2016)0182 FR.pdf

Commission Nationale Consultative des Droits de 'Homme (2023). Les
politiques publiques du handicap. Faire face a la persistance des

stéréotypes, préjugés et discriminations. Récupéré de

127


http://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/crpd/general-comments
http://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/crpd/general-comments
https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs_autres_institutions/commission_europeenne/com/2016/0182/COM_COM(2016)0182_FR.pdf
https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs_autres_institutions/commission_europeenne/com/2016/0182/COM_COM(2016)0182_FR.pdf

https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-

12/9782111578326 CNCDH Handicap PDFweb access.pdf

Costello, Kimberly et Gordon Hodson (2010). “Exploring the roots of
dehumanization: The role of animal—human similarity in promoting
immigrant humanization”, Group Processes & Intergroup Relations, vol 13,
no1l, p. 3-22.

Crenshaw Kimberlé (1989). “Demarginalizing the intersection of race and
sex: A black feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory
and antiracist politics”, University of Chicago Legal Forum, no 139, p. 139-
167.

Davis, Angela (2022). Femmes, race et classe. Zulma.

Deckha, Maneesha (2010). “The Subhuman as a Cultural Agent of
Violence”, Journal for Critical Animal Studies, vol 8, no 3, p. 28-51.
Delgado, Richard et Jean Stefancic (2023). Critical Race Theory — An
Introduction, 4¢ éd., New York, New York University Press.

Delphy, Christine (2005). « 4. Féminisme et marxisme ». Femmes, genre et
sociétés L'état des savoirs. La Découverte : 32-37.

Delphy, Christine (2008). Les Uns derriére les Autres. Classer, dominer Qui
sont les "autres" ?, Paris, La Fabrique Editions.

Delphy, Christine (2017). L’ennemi principal. 1. Economie politique du
patriarcat, Nouvelles Editions Féministes, Paris, Editions Syllepse.

Delphy, Christine (2017). L’ennemi principal. 2. Penser le genre, Nouvelles
Editions Féministes, Paris, Editions Syllepse.

DeMello, Margo (2021). Animals and Society. An Introduction to human-
Animal Studies, 2e éd., New York City, Columbia University Press.

Derrida, Jacques. (2006). L'animal que donc je suis, Paris, Editions Galilée.

Descola, Philippe (2005). Par-dela nature et culture, Gallimard.

128


https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-12/9782111578326_CNCDH_Handicap__PDFweb_access.pdf
https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-12/9782111578326_CNCDH_Handicap__PDFweb_access.pdf

Dhont, Kristof et Gordon Hodson (2014). “Why do right-wing adherents
engage in more animal exploitation and meat consumption?”, Personality
and Individual Differences, vol 64, p. 12-17.

Donaldson, Sue et Will Kymlicka Will (2016). Zoopolis: Une théorie politique
des droits des animaux, Paris, Alma éditeur.

Du Bois, William Edward Burghardt (2012). Black Reconstruction in
America. Toward a History of the Part Which Black Folk in the Attempt to
Reconstruct Democracy in America, 1860-1880, New Brunswick/London,
Transaction Publishers.

Dunayer, Joan (2001). Animal Equality. Language and Liberation, Derwood.
Duran-Le Peuch, Victor (2023). « Pour une Ecologie réellement
Antispéciste », conférence UniREVcité 2023, Sementron, 26 ao(t 2023.
Etcheberry, Lisa (2023). « Autisme : I'heure silencieuse dans les grandes
surfaces est-elle efficace », Le Point. Récupéré de

https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-

grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566 23.php

Eyraud, Benoit et Louis Triaille (2024). « Désinstitutionnaliser le handicap,
instituer I'autonomie », Alter, vol 18, no 2, p. 69-89.

Fantaske, Mary (2019). « Giving a Face to the Nameless Numbers », dans
Anthony J. Nocella Il, Amber E. George et John Lupinacci (dir.), Animals,
Disability, and the End of Capitalism, New York, Peter Lang.

Federici, Silvia (2014). Caliban et la sorciere. Femmes, corps et
accumulation primitive, Marseille/Genéve-Paris, Editions
Senonevero/Editions Entremonde.

Fernandez, Jonathan (2015). « Spécisme, sexisme et racisme. Idéologie
naturaliste et mécanismes discriminatoires », Nouvelles Questions

Féministes, vol 34, no 1, p. 51-69.

129


https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566_23.php
https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566_23.php

Fiona Kumari Campbell (2001). “Inciting legal fictions: “Disability’s” date
with ontology and the ableist body of the law”, Griffith Law Review, vol 10,
nol, p.42-62.

Foster, Val, Gill Hawkins, John Jenkins, Daniel Keeler, Lucy Watson et
Malcolm Ward (2020). Designing for disabled children and children with
special educational needs, Guidance for mainstream and special schools,
Building Bulletin n°102.

Fredrickson, George (1971). The Black Image in the White Mind: The Debate
on Afro-American Character and Destiny, 1817-1914, New York, Harper &
Row, Publishers.

Galerand, Elsa et Daniéle Kergoat (2014). Consubstantialité vs
intersectionnalité? A propos de Iimbrication des rapports sociaux.
Nouvelles pratiques sociales, vol 26, no 2, p. 44-61.

Gancille, Jean-Marc (2024). Comment I'humanité se viande. Le véritable
impact de I'alimentation carnée, Paris, Rue de I’échiquier.
Garland-Thomson, Rosemarie (2009). Staring: how we look, New York,
Oxford University Press.

Gilmore, Joelle Sano et Amy Jordan (2012). “Burgers and basketball: Race
and stereotypes in food and beverage advertising aimed at children in the
US”, Journal of Children and Media, vol 6, no 3, p. 317-332.

Giroux, Valéry (2020, 13 juin). « Antispécisme : idéologie ou philosophie ? »
[épisode d'un balado audio] dans Répliques, France Culture.

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecis

me-ideologie-ou-philosophie-9999891#

Giroux, Valéry (2020). L’antispécisme, Paris, Editions Que sais-je ?
Giroux, Valéry (2021). « Les animaux dans l'angle mort de nos
raisonnements éthiques », dans Marilou Boutet (dir.), (V)égaux. Vers un

véganisme intersectionnel, Montréal, Editions Somme Toute, p. 73-93.

130


https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecisme-ideologie-ou-philosophie-9999891
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecisme-ideologie-ou-philosophie-9999891

Goldstein, Katherine (2009). PETA's New "Save The Whales" Billboard Takes
Aim At Fat Women (UPDATED), Huffpost. Récupéré de

https://www.huffpost.com/entry/petas-new-save-the-whales n 261134

Goodley, Dan (2011). Disability studies: An interdisciplinary introduction,
Londres, SAGE Publications.

Greenpeace (2023). Elevage en France : des fermes, pas des usines !,
Dossier de presse. Récupéré de

https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP FU national 0523-

1.pdf

Greenspoon, Lior, Eyal Krieger, Ron Sender, Yuval Rosenberg, Yinon M Bar-
On, Uri Moran, et al. (2023). “The global biomass of wild mammals”,
Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of
America, vol 120, no 10.

Guillaumin, Colette (1972). L’idéologie raciste. Genése et langage, Paris,
Mouton & Co.

Guillaumin, Colette (1978). « Pratique du pouvoir et idée de Nature (1)
L'appropriation des femmes », Questions Féministes, vol 2, p. 5-30.
Guillaumin, Colette (2023). Sexe, race et pratique du pouvoir. L’idée de
nature, Ixe.

Gusdorf, Georges (1997). La parole, 8¢ éd., Classiques des sciences sociales.
Récupéré de

https://classiques.ugam.ca/contemporains/gusdorf georges/la parole/la

parole.pdf
Hall, Stuart (2013). Identités et Culture Il. Politique des différences, Paris,

Editions Amsterdam.
Hannah Ritchie (2023). How many animals are factory-farmed?, Our World

In Data. Récupéré de https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-

factory-farmed

131


https://www.huffpost.com/entry/petas-new-save-the-whales_n_261134
https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP_FU_national_0523-1.pdf
https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP_FU_national_0523-1.pdf
https://classiques.uqam.ca/contemporains/gusdorf_georges/la_parole/la_parole.pdf
https://classiques.uqam.ca/contemporains/gusdorf_georges/la_parole/la_parole.pdf
https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed
https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed

Harchi, Kaoutar (2022). « Les animaux avec nous, nous avec les animaux »,
Revue Balast, série « Luttes animales, luttes sociales ».

Harchi, Kaoutar (2025, 28 avril). « Animalisation et déshumanisation : une
histoire commune - Propos recueillis par Aurélie Ghalim », Agir par la
culture, vol 75. Récupéré de

https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-

histoire-commune/

Harris, Angela (2009). “Should People of Color Support Animal Rights?”,
Journal of Animal Law, vol 5, p. 15-32.

Horsthemke, Kai (2015). Animals and African Ethics, Palgrave Macmillan.
Horkheimer, Max et Adorno, Theodor W (1974). La dialectique de la Raison,
Fragments philosophiques, Gallimard.

Houdeschell, Amanda (2017). You Aren't a “Voice for the Voiceless”. All-
Creatures.org Animal Rights Activism Articles Archive. Récupéré de

https://www.all-creatures.org/articles/act-not-voice-for-voiceless.html

Hribal, Jason (2010). Fear of the Animal Planet: The Hidden History of
Animal Resistance, Petrolia et Oakland, CounterPunch et AK Press.

Institut National de la Statistique et des Etudes Economiques (2024).
Tableau de bord de la précarité — édition 2024. Fiche 2 : I'allocation aux
adultes handicapés.
Récupéré de

https://www.insee.fr/fr/statistiques/8195328?sommaire=8211825

Jeangéne Vilmer, Jean-Baptiste (2018). L’éthique animale, Presses
Universitaires de France.

Jenkins, Stephanie (2020). « Against Performance Criteria », dans
Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et Chloé Taylor (dir.), Disability
and Animality: Crip Perspectives in Critical Animal Studies, Abingdon,

Routledge, p. 97-110.

132


https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-histoire-commune/
https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-histoire-commune/
https://www.all-creatures.org/articles/act-not-voice-for-voiceless.html
https://www.insee.fr/fr/statistiques/8195328?sommaire=8211825

Jenkins, Stephanie, Kelly Struthers Montford et Chloé Taylor (2020).
Disability and Animality: Crip Perspectives and Critical Animal Studies, 1¢
éd., Abingdon, Routledge.

Jessica Greenebaum (2018). “Vegans of color: managing visible and
invisible stigmas”, Food, Culture & Society, vol 21, no 5, p. 680-697.

John, Arit (2014). “The Bad Science Behind PETA's Claim That Milk Might
Cause Autism”, The Atlantic. Récupéré de

https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-

behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/

Johnson, Sammy Jo (2020). « Zoos, Circuses, and Freak Shows: A Cross-
Movement Analysis », dans Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et
Chloé Taylor (dir.), Disability and Animality: Crip Perspectives in Critical
Animal Studies, Abingdon, Routledge.

Joy, Melanie (2010). Why we love dogs eat pigs and wear cows, 2e éd., San
Francisco, Conari Press.

Kergoat, Daniéle (2011). « Comprendre les rapports sociaux », Raison
présente, vol 178, 2e trimestre 2011, Articuler les rapports sociaux, p. 11-
21.

Kinnaer, Marijke, Stijn Baumers et Ann Heylighen (2016). “Autism-friendly
architecture from the outside in and the inside out: an explorative study
based on autobiographies of autistic people”, Journal of Housing and the
Built Environment, vol 31, no 2, p. 179-195.

Ko, Aph et Syl Ko (2020). Aphro-ism: Essays on Pop Culture, Feminism, and
Black Veganism from Two Sisters, New York, Lantern Books.

Ko, Syl (2019). « Qu’est-ce que le black veganism ? », L'Amorce. Récupéré

de https://lamorce.co/quest-ce-que-le-black-veganism/

Kymlicka, Will (2024). « Pourquoi les animalistes sont-ils toujours les
orphelins de la gauche ? », L’Amorce - Revue contre le spécisme, vol 1, p.

36-40.

133


https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/
https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/
https://lamorce.co/quest-ce-que-le-black-veganism/

Kymlicka, Will et Sue Donaldson (2014). “Animal Rights, Multiculturalism,
and the Left”, Journal of Social Philosophy, vol 45, no 1, p. 116-135.
L214 (2023). Le foie gras bientét interdit a la vente en Israél. Récupéré de

https://www.1214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-

vente-de-foie-gras/

La Bible de Jérusalem (1975). Nouvelle édition, Paris, Editions Desclée de
Brouwer.

Larue, Renan (2015). Le végétarisme et ses ennemis : Vingt-cing siécles de
débats, Presses Universitaires de France, Hors collection.

Larue, Renan (2021). Le Végétarisme des Lumiéres, Paris, Classiques
Garnier.

Le Saint Coran et la traduction en langue francaise du sens de ses versets
(2016). Edition traduite par Muhammad Hamidullah, revue et corrigée par
le complexe du roi Fahd. Récupéré de

https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-

online/# Toc362286504

Leroi-Gourhan, André (1974). Le geste et la parole. Tome 1 : La technique
et le langage, Paris, Albin Michel.

Lévi-Strauss, Claude (1979, 21-22 janvier). « Entretien avec Jean-Marie
Benoist », Le Monde.

Levi, Sandra (2006). “Ableism”, Encyclopedia of disability, Thousand Oaks,
SAGE publications, vol 1.

Lion, Vittoria (2020). « Disrupting Temple Grandin: Resisting a “Humane”
Face for Autistic and Animal Oppression », dans Stephanie Jenkins, Kelly
Struthers Montford et Chloé Taylor (dir.), Disability and Animality: Crip
Perspectives in Critical Animal Studies, Abingdon, Routledge.

Lukacs, Georg (1922). Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique
marxiste, Les classiques des sciences sociales, Chicoutimi. Récupéré de :

http ://classiques.uqac.ca/

134


https://www.l214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-vente-de-foie-gras/
https://www.l214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-vente-de-foie-gras/
https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-online/#_Toc362286504
https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-online/#_Toc362286504

Maple Leaf Centre for Action on Food Security (2020). Récupéré de

https://www.feedopportunity.com/campaign-2022/

Marilou Boutet, Sayaka Araniva-Yanez, Dalila Awada, Rébecca Bucci, Elise
Desaulniers, Laura Doyle Péan, et al. (2021). (V)égaux. Vers un véganisme
intersectionnel, Montréal, Editions Somme Toute.

Marongiu-Perria, Omero (2021). L’Islam et les animaux, Neuilly-sur-Seine,
Atlante.

Marsolier, Marie-Claude (2020). Le mépris des « bétes », un lexique de la
ségrégation animale, Paris, Presses universitaires de France/humensis.
Marx, Karl (1847). Misere de la philosophie. Réponse a la philosophie de la
misére de M. Proudhon. Edition numérique de Jean-Marie Tremblay.
Marx, Karl et Friedrich Engels (1938). Manifeste du Parti Communiste, Paris,
Bureau d’Editions.

Michel, Louise (2021). Mémoires : 1886, Editions Gallimard.

Ministére de I’Agriculture et de la Souveraineté Alimentaire (2024). Chiffres
clés sur le handicap. Récupéré de

https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-

a284.html

Monroe, Hannah (2019). « Post-Structural Analyses of Conformity and
Oppression: A Discussion of Critical Animal Studies and Neurodiversity »,
dans Anthony J. Nocella Il, Amber E. George et John Lupinacci (dir.),
Animals, Disability, and the End of Capitalism, New York, Peter Lang.
Mood, Alison, Elena Lara, Natasha K Boyland et Phil Brooke (2023).
“Estimating global numbers of farmed fishes killed for food annually from
1990 to 2019”, Animal Welfare, vol 32, e 12.

Moore, J. Howard (1897). “The Unconscious Holocaust”, Good Health: A
Journal of Hygiene, vol 32, no 2, p. 74-76.

National Center for Health Statistics (2016). Health, United States, 2015:

With special feature on racial and ethnic health disparities, Hyattsville.

135


https://www.feedopportunity.com/campaign-2022/
https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-a284.html
https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-a284.html

Nations Unies (2006). Convention relative aux droits des personnes
handicapées, New York. Récupéré de

https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY& mtdsg no=I

V-15&chapter=4&clang= fr

Nibert, Davis (2002). Animal Rights/human Rights. Entanglements of
Oppression and Liberation, Lanham, Rowman & Littlefield Publishers.

Nicolle, Rozenn (2019). « De plus en plus de commerces au pays offrent des
heures adaptées aux personnes autistes », Radio-Canada. Récupéré de

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-

autisme-sobeys

Observatoire du validisme en politique (2024). Tribune : Violences validistes
sur les élues et élus handicapés : a quand la fin des oppressions

systémiques ? Récupéré de https://observatoirevalidismepolitique.fr

Oliver, Michael et Colin Barnes (2012). The New Politics of Disablement,
Hampshire, Palgrave Macmillan.
Olivier, David (1991). « L'égalité animale », Cahiers antispécistes, no 0.

Récupéré de https://www.cahiers-antispecistes.org/legalite-animale/

Olivier, David. (1999). « Pour un radicalisme réaliste », Cahiers
antispécistes, no 17.

Organisation de coopération et de développement économiques (2023).
Consommation de viande, Indicateurs.

Organisation mondiale de la santé animale (2021). L’abattage rituel et le
bien-étre animal. Récupéré de

https://www.woah.org/app/uploads/2021/03/f-religious-slaughter.pdf

Organisation mondiale de la santé et World Bank (2011). Résumé : rapport
mondial sur le handicap, Geneéve. Repéré de

http://apps.who.int/iris/handle/10665/70671

Orlans, F. Barbara (1993). “In the Name of Science: Issues in Responsible

Animal Experimentation”, Oxford University Press, New York.

136


https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no=IV-15&chapter=4&clang=_fr
https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no=IV-15&chapter=4&clang=_fr
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-autisme-sobeys
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-autisme-sobeys
https://observatoirevalidismepolitique.fr/
https://www.cahiers-antispecistes.org/legalite-animale/
https://www.woah.org/app/uploads/2021/03/f-religious-slaughter.pdf
http://apps.who.int/iris/handle/10665/70671

Orzechowski, Karol (2024). Global Animal Slaughter Statistics & Charts,

Faunalytics. Récupéré de https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-

statistics-and-charts/#

Ouassak, Fatima (2023). La puissance des méres. Points.

Ouassak, Fatima et Victor Duran-Le Peuch (2023). « Antispécisme depuis
les quartiers populaires » [épisode d’un balado audio], dans Comme un
poisson dans I'eau, épisode 23.

Parini, Lorena (2007). « Essentialisme, anti-essentialisme et féminisme »,
dans Christine Verschuur (dir.), Cahiers genre et développement, Genre,
mouvements populaires urbains et environnement, no 6, Paris,
L'Harmattan, p. 45-47.

Patterson, Charles (2008). Un éternel Treblinka, Paris, Calmann-Lévy.
Payen, Nicolas (2022). « Compte rendu de Omero Marongiu-Perria (dir.),
L'lslam et les animaux », Revue des Mondes Musulmans et de la
Meéditerranée, L’alcool dans les mondes musulmans, no 151. Récupéré de

http://journals.openedition.org/remmm/16525

Playoust-Braure, Axelle (2018). L’élevage comme rapport d’exploitation
naturalisé : le cas du publispécisme [mémoire de maitrise], Montréal,
Université du Québec.

Playoust-Braure, Axelle (2022). « L'espéce comme variable sociologique :
point de vue matérialiste », conférence donnée a I'Université de Lausanne,
coorganisée par Unipoly, I'EVA, la Gréve du Climat et PEA — Pour I'Egalité
Animale, Lausanne, 30 novembre.

Playoust-Braure, Axelle et Victor Duran-Le Peuch (2022). « Le spécisme,
c'est pas (que) dans la téte ! », [épisode d'un balado audio], dans Un
poisson dans l'eau, épisode 9.

Playoust-Braure, Axelle et Yves Bonnardel (2020). Solidarité animale.

Défaire la société spéciste, Editions Le Découverte.

137


https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-statistics-and-charts/
https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-statistics-and-charts/
http://journals.openedition.org/remmm/16525

Postone, Moishe (2009). « Temps abstrait », Temps, travail et domination
sociale, Paris, Mille et une nuits, p. 298-320.

Puig, José (2023). « Henri-Jacques Stiker. Au-dela de I'opposition valide et
handicapé », Alter, Toulouse, Erés, vol 18, no 3, p. 105-106.

Puiseux Charlotte (2022). De chair et de fer. Vivre et lutter dans une société
validiste, Paris, La Découverte.

Projet de loi de finances pour 2023 : Agriculture, alimentation, forét et
affaires rurales, Sénat (2022), Rapport général no 115 (2022-2023), tome
Ill, annexe 3. Récupéré de https://www.senat.fr/rap/122-115-33/122-115-

337.html?

Reus, Estiva (2023). « Utilitarisme et anti-utilitarisme dans I'éthique
animale », dans Yves Bonnardel, Thomas Lepeltier et Pierre Sigler (dir.), La
révolution antispéciste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Alpha.
Revillard, Anne (2022). Genre, handicap et questionnement des normes.

Récupéré de http://journals.openedition.org/alterjdr/554

Richter, Zachary (2019). « Intersectionality and the Nonhuman Disabled
Body: Challenging the Neocapitalist Techno-scientific Reproduction of
Ableism and Speciesism », dans Anthony J. Nocella Il et Amber E. George
(dir.), Intersectionality of Critical Animal Studies: a Historical Collection,
New York, Peter Lang.

Rosenfeld, Daniel L, Tiffany N Brannon, A. Janet Tomiyama (2023).
“Racialized Perceptions of Vegetarianism: Stereotypical Associations That
Undermine Inclusion in Eating Behaviors”, Personality and Social
Psychology Bulletin, vol 49, no 11, p. 1601-1614.

Rouget, Patrice (2014). La violence de ’humanisme, Paris, Calmann-Lévy.
Saint Augustin (1818). La Cité de Dieu. Nouvelle édition, Bourges, Chez
Giles, Libraire. Récupéré de https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k299283|

138


https://www.senat.fr/rap/l22-115-33/l22-115-337.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.senat.fr/rap/l22-115-33/l22-115-337.html?utm_source=chatgpt.com
http://journals.openedition.org/alterjdr/554
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k299283j

Salomon, Daniel (2010). “From Marginal Cases to Linked Oppressions:
Reframing the Conflict between the Autistic Pride and Animal Rights
Movements”, Journal for Critical Animal Studies, vol 8, no 1.

Sanbonmatsu, John (2011). Critical Theory and Animal Liberation, Lanham,
Rowman and Littlefield.

Schopenhauer, Arthur (2016). Sur la religion : Parerga et paralipomena.

Récupéré de https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-

religion.pdf
Schwartz, Naomi, Ron Buliung et Kathi Wilson (2019). “Disability and food

access and insecurity: A scoping review of the literature”, Health and Place,
vol 57, p. 107-121.

Segal, Jérébme (2020). Animal radical : Histoire et sociologie de
I'antispécisme, Montréal, Lux Editeur.

Segal, Jérome (2021). Dix questions sur I’antispécisme. Comprendre la cause
animale, Montreuil, Editions Libertalia.

Shapiro, Joseph (1993). No Pity. People with Disabilities Forging a New Civil
Rights Movement, Toronto, Times Books, Random House.

Singer, Peter (2015). La libération animale. Petite bibliotheque Payot.
Singer, Peter. (1993). Practical Ethics, Cambridge, Cambridge University
Press.

Soron, Dennis (2011). “Road Kill: Common Fetishism and Structural
Violence”, TOPIA: Canadian Journal of Cultural Studies, vol 18.

Spiegel, Marjorie (1988). The Dreadest Comparision. Human and Animal
Slavery, London, Heretic Books.

Stafford, Lisa, Leonor Vanik et Lisa K Bates (2022). “Disability Justice and
Urban Planning”, Planning Theory & Practice, vol 23, no 1, p. 101-42.
Taylor Sunaura (2019). Braves bétes. Animaux et handicapés, méme

combat ?, New York, Editions du Portrait.

139


https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-religion.pdf
https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-religion.pdf

Taylor, Chloé et Kelly Struthers Montford (2020). « Veganism as Universal
Design: Accommodation and Inclusion in Law and Social Justice Praxis »,
dans Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et Chloé Taylor (dir.),
Disability and Animality: Crip Perspectives in Critical Animal Studies,
Abingdon, Routledge.

Twine, Richard (2012). “Revealing the “Animal-Industrial Complex”: A
Concept and Method for Critical Animal Studies?”, Journal for Critical
Animal Studies, vol 10, p. 12-39.

Walker, Renee E, Christopher R Keane et Jessica G Burke (2010).
“Disparities and access to healthy food in the United States: A review of
food deserts literature”, Health & place, vol 16, no 5, p. 876-884.

Warren, Mary Anne (2009). Moral Status: Obligations to Persons and Other
Living Things, Oxford, Clarendon Press.

Wendell, Susan (1996). The Rejected Body: Feminist Philosophical
Reflections on Disability, New York, Routledge.

Wirth, Marc et Axelle Playoust-Braure (2023). « Pour une approche
matérialiste de la cause animale, entretien avec Axelle Playoust-Braure »,
solidarités, vol 416.

Wittig, Monique (2018). La pensée straight, Paris, Editions Amsterdam.
Wolbring, Gregor (2011). “Ableism and energy security and insecurity”,
Studies in Ethics, Law and Technology, vol 5, no 1, p. 1-17.

World Health Organization (2022). Global report on health equity for
persons with disabilities, Geneva.

WWEF (2022). Living Planet Report 2022 — Building a nature- positive society.
Almond, Rosamunde, Monique Grooten, Diego Juffe Bignoli et Tanya
Petersen (dir.), Gland.

Zafiropoulos, Markos (1981). Les arriérés: de I’asile a I'usine, Paris, Payot.

140



	Introduction
	1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systèmes de domination
	1.1. De l’animalisme à l’antispécisme

	1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel
	1.1.2. Une discrimination basée sur l’espèce
	1.2. Dévoilement et dénaturalisation de l’idéologie spéciste
	1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental
	1.2.2. L’appui des religions à la genèse de l’idéologie spéciste

	1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme
	1.3.1. L’obsession du « propre de l’humain  » chez les humanistes
	1.3.2. L’instauration d’un dualisme comme condition de possibilité de la réification
	1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales


	2. Des obstacles à la convergence des luttes en dépit d’intérêts communs, illustration au travers de l'anticapacitisme
	2.1. Introduction à la lutte antivalidiste ou anticapacitiste
	2.1.1. Clarifications sémantiques
	2.1.2. Le handicap, une construction sociale

	2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intérêts communs
	2.2.1. Des oppressions héritées de la même hiérarchisation anthropocentrée
	2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain es et des individus handicapés : des mécanismes oppressifs proches
	2.2.3. Critique du modèle social productiviste et remise en question de l’imaginaire capacitiste
	2.2.4. « Trio cognitif », l’expression d’un système oppressif commun
	2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses à certaines crises contemporaines

	2.3. Les freins à l’articulation de la lutte antispéciste avec l’anticapacitisme
	2.3.1. Dévalorisation au travers de l’usage d’une rhétorique animalisante et rejet subséquent de l’animalité
	2.3.2. Peter Singer, un pionner de l’antispécisme au détriment de la lutte contre le capacitisme
	2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes
	2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulièrement mises dos à dos
	2.3.4.1. Instrumentalisation par les lobbies de la vivisection
	2.3.4.2. Des tensions culminant dans une compétition financière

	2.3.5. Des barrières concrètes limitant l’adhésion des personnes en situation de handicap à un régime végétal


	3. Vers une solidarité politique interespèces : l’ancrage matérialiste comme levier d’articulation des luttes sociales
	3.1. Les apports du matérialisme à la lutte antispéciste
	3.1.1. De la philosophie morale à une approche matérialiste du spécisme
	3.1.2. Postuler l’existence d’une espèce sociale dans le sillage des études féministes et antiracistes
	3.1.3. La contestation de l’idéologie ne suffit pas

	3.2. Le recours à une lecture matérialiste, un moteur de convergence entre les luttes sociales
	3.2.1. L’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes ouvrant la voie à une convergence des luttes incluant l’antispécisme
	3.2.2. L’afrovéganisme, un mouvement intrinsèquement intersectionnel ancré dans le matérialisme


	Conclusion
	Bibliographie

