
 
 

HEC Montréal 

 
 
 
 

Vers une solidarité politique interespèces 
par 

Constance Godest 

 
 
 
 
 

Sciences de la Gestion  
(Gestion de l’innovation sociale) 

Mémoire présenté en vue de  
l’obtention du grade de maitrise ès sciences 

 (M. Sc.) 
 
 
 
 

Yves-Marie Abraham  
HEC Montréal Directeur de recherche 

Mai 2025 
© Constance Godest, 2025 



 
 



1 
 

Résumé 
 

La lutte animaliste est un courant de l’éthique visant à défendre les droits 

des animaux et à étendre notre considération morale à ces derniers. L’animalisme 

trouve ses racines dans le sillage d’autres luttes et mouvements sociaux : il 

transparait d’abord en filigrane du militantisme anarchiste du début du XXe siècle, 

puis entretient des affinités mouvantes avec certains courants féministes et 

socialistes au cours du siècle suivant. Ses articulations philosophiques et 

sociologiques sont nombreuses avec le féminisme – en particulier matérialiste – 

mais également avec les luttes antiracistes, anticapitalistes, écologistes ou 

défendant les intérêts des personnes en situation de handicap. 

Toutefois, en dépit de convergences théoriques et d’intérêts communs, les 

animalistes peinent aujourd’hui à rallier les acteur·rices d’autres luttes sociales. On 

peut s’en étonner, d’autant qu’il existe un parallèle entre les formes d’oppression 

interhumaines et la condition réservée aux animaux. Comment expliquer que 

l’animalisme reste en marge des autres mouvements sociaux? Quelles 

perspectives porterait l’avènement d’une véritable solidarité interespèces et dans 

quelles conditions une telle convergence des luttes pourrait-elle advenir? 

C’est à ces questions que nous nous efforcerons de répondre au fil de cet 

essai. Nous commencerons donc par défendre l’idée qu’une lecture antispéciste 

de l’animalisme, en dévoilant les logiques systémiques des dominations, ouvre des 

perspectives fécondes pour penser les articulations entre luttes. Nous analyserons 

ensuite les obstacles susceptibles d’endiguer ce rapprochement, avant de formuler 

l’hypothèse selon laquelle le recours au matérialisme pourrait constituer un levier 

théorique et stratégique pertinent pour ancrer durablement l’antispécisme dans 

les luttes sociales contemporaines. 

 

Mots clés : antispécisme, animalisme, luttes sociales, convergence des luttes, 

anticapacitisme, antiracisme, féminisme, matérialisme, justice sociale 

 



2 
 

Remerciements 
 

Je tiens d’abord à remercier les Fonds de Recherche du Québec, dont le 

soutien financier a été essentiel à la réalisation de ce mémoire 

(https://doi.org/10.69777/352485, numéro de demande 352485). 

Je remercie également mon directeur de recherche, Yves-Marie Abraham, 

pour sa confiance, ses conseils avisés, sa grande bienveillance et ses éclairages 

riches. Merci de m’avoir si bien épaulée durant ce long processus de rédaction. 

Un immense merci à Charlotte pour sa dévotion à toute heure du jour et de 

la nuit et pour la pertinence de ses remarques. Merci d’avoir été un soutien 

infaillible, à l’image du reste de nos vies, et de n’avoir cessé de pousser ma 

réflexion dans ses retranchements. 

Un grand merci également à Louise pour son ultime (et efficace!) relecture, 

ainsi qu’à mes ami·es et ma famille – humaine et non humaine – pour leur soutien.  

  

https://can01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.69777%2F352485&data=05%7C02%7Cconstance.godest%40hec.ca%7C7bcd05361f6f44506d3708dd97bce720%7C19df09a9d1f04cff90c401385cc40b57%7C1%7C0%7C638833559808873325%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=WsXpeUMpEgINmyOs7Yt%2BcqfYOY9iyQCKqVRQFQ%2B0gcM%3D&reserved=0


3 
 

TABLE DES MATIÈRES 

Introduction ..................................................................................................... 5 

1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systèmes de 
domination .................................................................................................... 11 

1.1. De l’animalisme à l’antispécisme ............................................................... 11 

1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel ..... 11 
1.1.2. Une discrimination basée sur l’espèce ..................................................................... 15 

1.2. Dévoilement et dénaturalisation de l’idéologie spéciste ............................. 20 
1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental ........................................ 20 
1.2.2. L’appui des religions à la genèse de l’idéologie spéciste ......................................... 22 

1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme .................... 32 
1.3.1. L’obsession du « propre de l’humain » chez les humanistes ................................... 32 
1.3.2. L’instauration d’un dualisme comme condition de possibilité de la réification ...... 36 
1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales ......................... 40 

2. Des obstacles à la convergence des luttes en dépit d’intérêts communs, 
illustration au travers de l'anticapacitisme ..................................................... 44 

2.1. Introduction à la lutte antivalidiste ou anticapacitiste ................................ 45 
2.1.1. Clarifications sémantiques ....................................................................................... 45 
2.1.2. Le handicap, une construction sociale ..................................................................... 47 

2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intérêts communs
 51 

2.2.1. Des oppressions héritées de la même hiérarchisation anthropocentrée ................ 51 
2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain·es et des individus 
handicapés : des mécanismes oppressifs proches ................................................................. 53 
2.2.3. Critique du modèle social productiviste et remise en question de l’imaginaire 
capacitiste ............................................................................................................................... 56 
2.2.4. « Trio cognitif », l’expression d’un système oppressif commun .............................. 58 
2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses à certaines crises 
contemporaines ...................................................................................................................... 60 

2.3. Les freins à l’articulation de la lutte antispéciste avec l’anticapacitisme ...... 62 
2.3.1. Dévalorisation au travers de l’usage d’une rhétorique animalisante et rejet 
subséquent de l’animalité....................................................................................................... 63 
2.3.2. Peter Singer, un pionner de l’antispécisme au détriment de la lutte contre le 
capacitisme ............................................................................................................................. 67 
2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes ....................... 70 
2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulièrement mises dos à dos ....... 76 
2.3.5. Des barrières concrètes limitant l’adhésion des personnes en situation de handicap 
à un régime végétal................................................................................................................. 81 

3. Vers une solidarité politique interespèces : l’ancrage matérialiste comme 
levier d’articulation des luttes sociales ........................................................... 85 

3.1. Les apports du matérialisme à la lutte antispéciste .................................... 86 
3.1.1. De la philosophie morale à une approche matérialiste du spécisme ...................... 86 
3.1.2. Postuler l’existence d’une espèce sociale dans le sillage des études féministes et 
antiracistes .............................................................................................................................. 97 



4 
 

3.1.3. La contestation de l’idéologie ne suffit pas ............................................................ 102 

3.2. Le recours à une lecture matérialiste, un moteur de convergence entre les 
luttes sociales ..................................................................................................... 105 

3.2.1. L’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes ouvrant la 
voie à une convergence des luttes incluant l’antispécisme ................................................. 105 
3.2.2. L’afrovéganisme, un mouvement intrinsèquement intersectionnel ancré dans le 
matérialisme ......................................................................................................................... 111 

Conclusion ....................................................................................................117 

Bibliographie ................................................................................................125 
 
  



5 
 

Introduction 

 

Louise Michel (1830-1905) déclare dans ses Mémoires (2021 : 112) : « Au 

fond de ma révolte contre les forts, je trouve du plus loin qu’il me souvienne 

l’horreur des tortures infligées aux bêtes ». Cette militante anarchiste et féministe 

s’impose ainsi également comme une précurseuse dans la défense des droits des 

animaux. Convaincue que « toutes les inégalités tomberont du même coup » 

(2021 : 131), cette révolutionnaire proche de Victor Hugo (lui aussi fervent 

défenseur des animaux non humains1) établit une continuité entre toutes les luttes 

sociales (2021 : 128) : « On m’a souvent accusée de plus de sollicitude pour les 

bêtes que pour les gens […]. C’est que tout va ensemble, depuis l’oiseau dont on 

écrase la couvée jusqu’aux nids humains décimés par la guerre. La bête crève de 

faim dans son trou, l’homme en meurt au coin des bornes ». Dès ses origines, la 

lutte animaliste – définie comme un mouvement de défense des animaux – se 

distingue donc par sa forte dimension intersectionnelle2. 

 

D’autres personnalités viennent confirmer cette tendance, comme la 

militante féministe et poétesse libertaire Marie Huot (1846-1930) ou le socialiste 

Charles Gide (1847-1932) qui publie en 1888 un article intitulé « Une classe de 

 
1 L’humain étant lui-même un animal, l’usage du terme « animaux » pour se référer à tous les êtres 
vivants non humains constitue non seulement un abus de langage, mais crée également une 
dichotomie artificielle entre « l’humain » et « l’animal ». Cette distinction entretient l’idée d’une 
exceptionnalité humaine et naturalise une hiérarchie implicite entre les espèces. Préférer 
l’expression « animaux non humains » ou le substantif « non-humain·es » permet de rappeler que 
l’humain appartient au règne animal, et d’échapper à une vision anthropocentrée et donc 
idéologique du vivant. Pour davantage de détails, se référer au premier chapitre du présent 
mémoire. 
2 L’intersectionnalité est un concept démocratisé à la fin des années 1980 par la juriste américaine 
Kimberlé Crenshaw, afin de saisir la singularité des expériences vécues par certains groupes sociaux 
subissant plusieurs formes de domination simultanées. Initialement théorisé à partir de 
l’expérience des femmes noires, ce concept dissèque la façon dont les oppressions liées au racisme, 
au sexisme et à d’autres systèmes de domination se croisent et génèrent des expériences 
oppressives uniques et complexes. Il critique l’approche traditionnelle qui tend à isoler chaque 
forme de discrimination puis à les additionner, ne permettant pas de refléter l’expérience effective 
des individus (Crenshaw, 1989 : 139-140).  



6 
 

travailleurs oubliés »3 dans La Revue socialiste (Gide dans Bondon et al., 2021 : 89-

93). L’économiste y soutient que l’amélioration du sort des 

« travailleurs-humains » ne pourra avoir lieu sans une amélioration du sort des 

« travailleurs-animaux » :  

 

Nos langues modernes ont un beau mot qui était inconnu aux anciens, ou que du 

moins ils ne prenaient point dans le même sens, c’est le mot d’humanité. Le sens 

d’abord étroitement circonscrit s’est peu à peu élargi, et l’élargissement progressif de 

ce terme marque et mesure le développement de l’idée de justice en ce monde ; on y 

a fait rentrer successivement tous ceux qui d’abord avaient été laissés en dehors, 

l’esclave qui n’était qu’une chose, l’étranger dont le nom étaient synonyme d’ennemi, 

la femme qui n’était qu’instrument de reproduction ou de plaisir. Mais il y a encore un 

pas à faire, et si paradoxale à première vue que paraisse une semblable affirmation, il 

faut affirmer que les animaux aussi font partie de l’humanité. 

 

Parmi ces précurseur·euses de l’animalisme engagé·es dans d’autres luttes, on 

peut également citer Élisée Reclus (1830-1905), militant libertaire et anarchiste, 

Léon Tolstoï (1820-1910), anarchiste et penseur de la non-violence, Henry 

Stephens Salt (1852-1939), militant et penseur en faveur des droits sociaux, 

Séverine (1855-1929), féministe et défenseuse des droits des opprimé·es, ou Rosa 

Luxemburg (1871-1919), militante communiste et théoricienne marxiste.  

On observe par ailleurs une corrélation particulièrement forte entre les 

milieux anarchistes et la promotion du végétarisme, voire du végétalisme4 (Bondon 

et al., 2021). En effet, le premier foyer végétalien voit le jour à Paris en 1923, sous 

l’impulsion de Sophie Zaïkowska (1878-1939) et de son compagnon Georges 

Butaud (1868-1926), tous·tes deux anarchistes, féministes et libertaires. Le 

mouvement anarcho-végétalien est également alimenté par la pensée du militant 

anarchiste et syndicaliste révolutionnaire Louis Rimbault (1877-1949) qui, outre 

 
3 En référence aux non-humain·es. 
4 Régime qui exclut tout produit d’origine animale. Au-delà de la chair, il proscrit donc également 
les œufs, le lait et tout autre produit alimentaire issu de l’exploitation des non-humain·es.  



7 
 

ses nombreux écrits sur le sujet, crée en 1924 une véritable cité végétalienne près 

de Tours avec son épouse Clémence5 (Segal, 2020 : 46-49).  

 Cependant, à partir du milieu du XXe siècle les articulations entre la cause 

animale et les autres combats sociaux tendent à se fragiliser. Entre les années 1930 

et 1950, le mouvement anarcho-végétalien s’essouffle (Baudérot, 2014 : 68-70), 

tandis que les cercles animalistes se trouvent peu à peu marginalisés par des luttes 

sociales dominantes davantage centrées sur les droits civiques, le féminisme et 

l’antiracisme. Il demeure bien certaines figures qui lient, par exemple, l’oppression 

raciste et spéciste, mais elles restent isolées dans un paysage militant où la cause 

animale peine à être reconnue comme une lutte politique à part entière. Les voix 

d’Isaac Bashevis Singer (prix Nobel de littérature en en 1978), qui compare 

l’exploitation animale à un « éternel Treblinka », ou d’Alice Walker, qui établit un 

parallèle entre la souffrance des esclaves et celle des animaux non humains, 

témoignent néanmoins d’une volonté du mouvement animaliste de s'inscrire dans 

une critique plus vaste des systèmes d’oppression.  

Toutefois, ces perspectives restent marginales face à des mouvements 

sociaux qui considèrent la cause animale comme secondaire, voire comme une 

distraction par rapport aux luttes humaines supérieures. C’est cette situation qui 

amène Blaire French à expliquer, dans les années 1990, que « les animalistes se 

[considèrent] comme partie prenante de la grande famille progressiste qui protège 

les personnes vulnérables contre l’exploitation des puissants. Mais ils se [sentent] 

aussi désavoués par les autres membres de la famille. » (Kymlicka, 2024 : 26). 

Depuis, si la convergence de certaines luttes sociales est amorcée, les animalistes 

en demeurent presque systématiquement exclu·es (ibid : 36-37) :  

 

Vingt ans plus tard, la situation n’a pas changé. Les partisans des divers mouvements 

pour la justice sociale s’entraident régulièrement : les organisations féministes, par 

exemple, manifestent souvent leur soutien à Black Lives Matter, ou pour les droits des 

 
5 Il s’agit également d’une cité anticapitaliste sans oppression ni domination (Segal, 2021 : 33), au 
sein de laquelle le règlement impose une égalité absolue entre les genres.  



8 
 

immigrés ou des homosexuels. Mais les groupes animalistes restent en dehors de ces 

solidarités progressistes. Comme le remarque Aimée Dowl, « aux États-Unis, aucune 

des principales organisations féministes n’a de comités ou de pages Internet dédiées 

aux droits des animaux, pas plus que de politiques sur le sujet ». Et comme l’indique 

John Sanbonmatsu, « à quelques exceptions près, la gauche s’est toujours montrée 

indifférente à la violence humaine envers les non-humains ». 

 

Cette situation est d’autant plus surprenante qu’à l’inverse, les individus sensibles 

à la question animale sont généralement plus proches des mouvements luttant 

contre les discriminations subies par certains groupes sociaux, comme les femmes 

ou les personnes racisées (Payoust-Braure et al., 2020 : 139-143).  

 

Notre question de recherche est donc la suivante : dans quelle mesure des 

alliances sont-elles possibles entre l’animalisme et les autres mouvements sociaux 

opposés aux logiques d’oppression? Afin d’y répondre, nous proposons une 

analyse en trois temps. Nous commencerons par postuler que l’avènement d’une 

convergence des luttes élargie aux droits des animaux suppose que l’animalisme 

soit rigoureusement antispéciste6. En effet, l’antispécisme met en lumière des 

mécanismes d’oppression structurels communs à d’autres luttes sociales, ouvrant 

ainsi la voie à des convergences émancipatrices. Nous nous pencherons ensuite sur 

les tensions susceptibles de freiner un tel rapprochement en nous appuyant sur 

l’étude spécifique des rapports entre antispécisme et anticapacitisme7. En effet, en 

dépit d’intérêts convergents particulièrement marqués, ces deux mouvements 

entretiennent des relations complexes, illustrant les freins qui peuvent contredire 

l’émergence d’une solidarité interespèces. Enfin, nous proposerons de recourir à 

 
6 Nous développerons ce concept en profondeur dans les pages suivantes mais une première 
définition l’antispécisme est la lutte contre le spécisme, à s’avoir « l’idéologie qui justifie et impose 
l’exploitation et l’utilisation des animaux par les humains de manières qui ne seraient pas acceptées 
si les victimes étaient humaines » (Olivier dans Giroux, 2020 : 13). 
7 Le capacitisme fait référence aux discriminations à l’égard des personnes en situation de handicap 
physique, psychique ou mental. 



9 
 

un ancrage matérialiste afin de décloisonner les luttes sociales et d’aboutir à une 

convergence des luttes incluant l’antispécisme au profit de tous·tes.  

 

Quant à notre démarche méthodologique, ce mémoire ne repose pas sur 

une étude empirique, mais s’inscrit dans une visée essayiste. Ce choix tient 

essentiellement à l’histoire intellectuelle et militante dans laquelle ce travail 

s’inscrit. En effet, les réflexions autour de la convergence des luttes, de 

l’intersectionnalité ou encore des oppressions systémiques relèvent souvent de 

démarches critiques, théoriques et interdisciplinaires qui échappent à la stricte 

modélisation académique. Le format de l’essai nous semble donc assurer une plus 

grande liberté de ton et de structure, propice à une mise en dialogue de textes 

philosophiques, sociologiques, militants, etc., rarement traités simultanément, 

dans une logique de décloisonnement intellectuel. Ce choix découle également 

d’une aspiration à assumer une posture résolument engagée – sans pour autant 

renoncer à une rigueur conceptuelle, afin d’interroger les cadres de pensée 

dominants et d’explorer l’éventualité d’un rapprochement entre des luttes 

communément conçues de manière disjointe. L’essai nous semblait donc 

constituer un vaisseau susceptible de porter une pensée réflexive sur les différents 

mouvements que nous évoquerons, favorisant ainsi l’émergence d’un 

positionnement critique et l’exploration de pistes théoriques affranchies des 

cadres méthodologiques inhérents aux approches empiriques traditionnelles. 

 

Dès lors, notre méthodologie repose principalement sur une analyse 

documentaire et théorique, structurée autour d’un corpus aussi varié et large que 

possible. Notre travail s’appuie donc sur diverses lectures traitant des mouvements 

sociaux prédominant en Occident, de leurs rapports à l’antispécisme, et du 

mouvement animaliste dans sa globalité. L’identification et la sélection de ces 

sources ont été guidées par la pertinence de leur approche critique, leur ancrage 



10 
 

dans les débats contemporains et leur capacité à nourrir une analyse transversale 

des rapports de domination. 

Nous nous sommes efforcé·es d’articuler des perspectives philosophiques, 

sociologiques, historiques et critiques, afin d’enrichir la compréhension des enjeux 

soulevés par une approche pluridisciplinaire. Une attention particulière a été 

portée à l’examen des écrits fondateurs des théories antispécistes, 

anticapacitistes, féministes, antiracistes et écologiques. Nous avons donc procédé 

à une lecture croisée de ces textes, en tâchant de mettre en évidence leurs 

convergences, leurs tensions et, parfois, leurs angles morts, dans une optique 

comparative. Ces domaines des sciences sociales étant particulièrement mouvants 

et évolutifs, des travaux récents et d’horizons divers enrichissent notre analyse. Il 

s’agit, entre autres, d’articles de revues spécialisées, d’études de cas, de rapports 

institutionnels et de publications militantes. La thématique antispéciste est 

finalement celle que nous avons analysée le plus en profondeur en ce qu’elle 

constitue le point de départ de notre réflexion, et le référentiel à partir duquel 

nous avons examiné les autres mouvements sociaux. En parallèle, une étude de 

plusieurs ouvrages fondateurs du féminisme matérialiste et de la théorie critique 

de la race a également été menée. 

 Les thèmes relatifs aux mouvements sociaux que nous étudions ici ont été 

assez largement traités par la communauté intellectuelle et chercheuse, quoi que 

ceux ayant trait à l’animalisme et au spécisme aient fait couler moins d’encre. 

Notre analyse du paysage intellectuel n’a donc pas pu être exhaustive sur tous ces 

sujets. C’est pourquoi nous avons fait le choix d’une analyse aussi fine que possible 

de l’antispécisme, de l’anticapacitisme, de l’afrovéganisme et des intersections 

entre antispécisme et féminisme ainsi qu’antiracisme. 

  



11 
 

Chapitre 1 

1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systèmes 

de domination  

 

Tout d’abord, il nous semble important d’analyser la façon dont 

l’antispécisme peut permettre à l’animalisme de s’extraire de l’enclave dans 

laquelle il tend à se trouver, en marge des autres luttes sociales. En effet, 

l’antispécisme est intrinsèquement intersectionnel en ce qu’il conteste les 

soubassements de tous les rapports d’oppression, et remet en cause les systèmes 

perpétuant l’exploitation et la hiérarchisation sous toutes leurs formes. 

L’étude des fondements du système spéciste exige paradoxalement une 

analyse des rouages des organisations sociales humaines. Comme nous 

l’explorerons dans ce chapitre, loin d’incarner une hiérarchie parmi d’autres, la 

distinction entre humain·es et non-humain·es agit comme une matrice sur laquelle 

reposent et s’articulent d’autres rapports d’oppression inter-humain·es.  

Nous nous efforcerons donc d’analyser les fondements du spécisme pour 

dévoiler les mécanismes idéologiques qui autorisent et justifient la domination en 

général. Plus précisément, dans ce chapitre nous nous demanderons dans quelle 

mesure la lutte antispéciste porte un éclairage nouveau et émancipateur sur les 

luttes contre les systèmes de domination.  

 

 

1.1. De l’animalisme à l’antispécisme  

1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel 

 

L’animalisme est un courant qui défend les droits des animaux non 

humains. A ce titre, il s’attaque à la maltraitance des non-humain·es, que ce soit 

ponctuellement (ce peut être le cas d’associations comme le Comité Radicalement 



12 
 

Anti Corrida ou CRAC qui milite en faveur de l’abolition de cette tradition perçue 

comme cruelle) ou au travers d’une approche plus systématique. C’est, par 

exemple, le cas du Parti animaliste français qui propose tout un éventail de 

mesures pour la protection des animaux (interdiction du gavage, de l'élevage 

intensif...). Il apparaît donc que l’animalisme cherche à panser les conséquences 

du peu de considération que les sociétés humaines occidentales ont pour les 

non-humain·es.  

Bien qu’il s’inscrive dans la continuité de l’animalisme, l’antispécisme s’en 

distingue par une approche plus radicale, contestant la maltraitance animale, mais 

surtout les fondements de la hiérarchisation des espèces et de l’exploitation des 

animaux non humains. Cette approche se démarque également par son 

« attachement aux sciences pour refuser des distinctions morales fondées sur 

l’espèce » (Segal, 2021 : 23-24). Aussi, là où le courant animaliste se fonde 

principalement sur des arguments éthiques abstraits, l’antispécisme s’appuie sur 

une démarche scientifique, estimant qu’il existe « un impératif moral catégorique 

dérivant de données scientifiques, issues de l’éthologie ou de la psychologie 

animale » (ibid). L’animalisme englobe des positions hétérogènes, certaines 

privilégiant parfois la protection d’espèces spécifiques sans interroger les rapports 

entre humain·es et animaux de manière globale. L’antispécisme, quant à lui, 

nourrit une ambition plus large : sans se limiter à la défense des intérêts de certains 

individus non-humains, il s’attaque aux fondements mêmes de leur exploitation et 

aux justifications qui la perpétuent. En cela, il permet une remise en cause 

structurelle des rapports de domination, condition indispensable pour faire 

émerger une véritable convergence avec d’autres luttes sociales. En refusant les 

hiérarchies naturalisées, l’antispécisme ouvre donc la voie à une analyse unifiée 

des oppressions. 

 

Lorsqu’il ne puise pas dans une pensée antispéciste, l’animalisme court 

donc le risque de reconduire des schémas de domination en déconnectant la cause 



13 
 

animale des autres luttes pour la justice sociale. C’est ce que documente Fatima 

Ouassak sans son ouvrage La puissance des mères (2023) au travers duquel elle 

retrace les obstacles auxquels elle s’est heurtée dans son entreprise de faire 

proposer une alternative végétarienne dans l’école de ses enfants. Française 

d’origine marocaine, elle s’est heurtée à de nombreux freins racistes, les autres 

parent·es d’élèves suspectant son initiative de cacher une revendication 

« communautariste » visant à « imposer le halal à la cantine, cheval de Troie de 

[son] projet d’islamisation de l’école » (Ouassak, 2023 : 52). Au-delà des préjugés 

racistes et islamophobes émanant, notamment, des parent·es d’élèves, l’autrice 

évoque le silence initial d’associations telles que l’Association Végétarienne de 

France (AVF) qu’elle avait sollicitées afin d’obtenir leur soutien8; une situation 

attribuable à la dépolitisation de certaines structures animalistes qui évitent de 

s’engager au-delà de la cause animale. On peut regretter ce genre de 

positionnements qui éloignent certaines minorités de l’animalisme, voire les 

rejettent, et entretiennent des systèmes de domination qui, comme nous 

l’analyserons plus loin, renforcent le spécisme.  

 

Contrairement au mouvement animaliste qui s’est peu emparé du principe 

d’intersectionnalité et demeure imprégné par une perspective de classe moyenne 

blanche (Ouassak, 2023), l’antispécisme contemporain s’efforce de penser 

l’oppression des non-humain·es en lien avec d’autres formes de domination9. En 

effet, en interrogeant les fondements idéologiques des oppressions, ce 

mouvement a progressivement adopté une approche intégrant l’intersectionnalité 

ou la consubstantialité10 des rapports sociaux. Si le manque de légitimité 

 
8 Par la suite, plusieurs associations telles que l’AVF, L214 ou Greenpeace ont soutenu l’initiative. 
9 Il ne s’agit pas ici de prétendre que l’animalisme ne souhaiterait pas s’intégrer aux autres luttes 
sociales. Au contraire, l’une de ses aspirations principales consiste à être inclus parmi les 
mouvements sociaux œuvrant en faveur des minorités. Toutefois, il adopte souvent une approche 
centrée principalement sur la condition animale, sans s’attaquer aux structures de domination qui 
façonnent l’ensemble des oppressions.  
10 Le terme consubstantialité, amené par la sociologue marxiste Danièle Kergoat, décrit la façon 
dont différentes formes d’oppression sont intrinsèquement liées, s’entrecroisent et ne peuvent 



14 
 

initialement attribué à l’antispécisme explique sans doute partiellement son 

aspiration à établir des liens avec les autres luttes sociales, c’est surtout la 

déconstruction de la pensée humaniste occidentale qui induit un tel 

rapprochement. En effet, comme nous l’expliciterons plus loin, cette pensée a servi 

de base conceptuelle à de nombreux mécanismes oppressifs imbriqués, 

notamment par son recours systématique à l’animalisation afin de justifier la 

domination et l'exclusion des groupes minorisés, en les assimilant à une altérité 

inférieure (Burgat, 2006 : 37-45).  

 

Dans le prolongement de cette critique des fondements idéologiques du 

spécisme, de nombreux·ses auteur·ices ont mis en évidence les affinités 

structurelles et les intérêts convergents avec d’autres mouvements sociaux. C’est 

notamment le cas de Carol J. Adams dans La politique sexuelle de la viande, qui 

établit des liens avec le féminisme; de Aph et Syl Ko dans Aphro-ism: Essays on Pop 

Culture, Feminism, and Black Veganism from Two Sisters, qui affirment que la 

déconstruction des systèmes d’oppression patriarcaux et racistes ne pourra se 

faire sans celle du spécisme; ou encore de Sunaura Taylor dans Braves bêtes. 

Animaux et handicapés, même combat ? qui explore les intersections entre 

l’oppression des non-humain·es et celle des personnes en situation de handicap. 

De nombreuses publications s’intéressant aux assises de l’idéologie spéciste 

suggèrent donc que des oppressions comme le racisme, le patriarcat ou le 

capacitisme ne peuvent être comprises qu’au moyen d’une analyse intégrant le 

spécisme. C’est d’ailleurs ce qui pousse Playoust-Braure et al. (2020 : 139) à 

avancer que « les proximités historique et structurelle entre racisme, sexisme et 

 
être analysées séparément. Cette approche se distingue du cadre de l’intersectionnalité en ce 
qu’elle place la focale sur l’analyse des rapports sociaux et non celle des classes sociales (Galerand 
et al, 2014 : 51-52). Elle réaffirme les bases matérialistes des rapports sociaux et permet de 
s’extraire de logiques individualistes ou catégorielles pour se concentrer sur les dynamiques 
structurelles et les interactions entre différentes formes d’oppression. Cette volonté de « remettre 
au centre de l’analyse le sujet politique (et non plus seulement des victimes des dominations » fait 
pleinement écho à la stratégie qui se dessine pour l’antispécisme au fil de cette recherche (Kergoat, 
2011 : 19-20). 



15 
 

spécisme sont telles que l’on peut parler de volets distincts d’une même matrice 

idéologique ».  

Les délimitations entre animalisme et antispécisme demeurent, dans les 

faits, poreuses et assez méconnues du grand public qui associe communément 

défense des droits des animaux et antispécisme. Or, un essor de ce dernier, et en 

particulier sa vulgarisation au sein des groupes militants animalistes, nous semble 

à même de dessiner les perspectives d’une véritable solidarité politique 

interespèces. En effet, si l'animalisme manque encore d'une assise théorique 

généralisée, l’antispécisme, avec ses fondements scientifiques plus structurés, 

apporte une légitimité intellectuelle et politique qui renforce la portée des 

revendications animalistes et les rapproche des luttes contre les autres systèmes 

de domination. Dès lors, il semble qu’une convergence avec les autres 

mouvements sociaux ne puisse faire l’économie d’une rupture avec les approches 

partielles et dépolitisées de la condition animale.  

Afin d’aboutir à une solidarité politique interespèces, l’animalisme nous 

semble donc devoir généraliser son adhésion à l’antispécisme. Sans cette inflexion 

théorique et politique, il court le risque de demeurer marginal, isolé des autres 

combats pour la justice sociale, et de reproduire malgré lui les logiques de 

hiérarchisation qu’il entend contester. 

 

1.1.2. Une discrimination basée sur l’espèce 

 

C’est le psychologue britannique Richard Ryder qui postule pour la 

première fois l’existence du spécisme en 1970. Ce terme, qui vise à établir une 

analogie avec d’autres discriminations arbitraires que sont le racisme ou le 

sexisme, est ensuite démocratisé par Peter Singer dans son ouvrage fondateur en 

matière d’éthique animale : La libération animale (1975). S’inscrivant dans la 

tradition utilitariste des préférences, le philosophe soutient que les actions 

morales sont celles qui respectent et maximisent les préférences et les désirs des 



16 
 

individus, dans la mesure où ceux-ci ne nuisent pas à autrui (Jeangène Vilmer dans 

Singer, 2015 : 17). Aussi, c’est naturellement que Singer inclut dans sa matrice 

morale tous les êtres ayant des intérêts, à savoir les êtres sentients : tous les 

individus – humains ou non humains – ayant la « faculté à la fois de sentir, 

d’éprouver des émotions, d’avoir une vie mentale et de faire des expériences 

conscientes » (Guillaume dans Giroux, 2020 : 35). Singer s’inscrit donc à rebours de 

la tradition philosophique dominante, estimant qu’il est immoral et arbitraire de 

favoriser les intérêts des humain·es au détriment d’intérêts équivalents des 

non-humain·es, dès lors que la souffrance de ces deux catégories d’êtres est 

semblable.  

 

Depuis, la pensée antispéciste s’est considérablement étoffée; notamment 

au travers des Cahiers antispécistes, une revue française créée en 1991 afin de 

diffuser des réflexions scientifiques et philosophiques rigoureuses sur la condition 

animale (Segal, 2020 : 77-78). David Olivier y propose d’ailleurs, en une du premier 

numéro, une définition particulièrement éclairante du phénomène spéciste :  

 

Le spécisme est à l'espèce ce que le racisme et le sexisme sont respectivement à la 

race et au sexe : la volonté de ne pas prendre en compte (ou de moins prendre en 

compte) les intérêts de certains au bénéfice d'autres, en prétextant des différences 

réelles ou imaginaires mais toujours dépourvues de lien logique avec ce qu'elles sont 

censées justifier. 

 

Il s’agit de souligner le fait que l’appartenance d’espèce – au même titre 

que la couleur de peau ou le genre – est dépourvue de pertinence morale lorsqu’il 

convient de déterminer l’importance à accorder aux intérêts d’un individu en ce 

qu’elle ne dit rien de son degré de souffrance. Autrement dit, de même que la 

couleur de peau n’est pas un critère pertinent pour déterminer si une personne 

peut ou non obtenir un poste (contrairement à son expérience professionnelle), 



17 
 

l’espèce n’est pas un critère pertinent pour décider, par exemple, de faire souffrir 

ou non un individu.  

Ainsi, dans de nombreuses sociétés les chiens sont protégés par des lois 

contre la maltraitance tandis que les cochons, bien que comparables en 

intelligence et en sensibilité, sont exploités pour la consommation humaine. Cette 

dissonance repose non pas sur des critères éthiques rationnels mais sur des 

conventions culturelles et une hiérarchisation arbitraire des espèces. Cet exemple 

illustre le mécanisme spéciste dans lequel une différence réelle (l’espèce) est 

mobilisée pour justifier des traitements radicalement opposés, sans que cette 

différence ne soit moralement pertinente.  

Aussi, seule la sentience – la capacité à vivre des expériences subjectives 

qui implique la faculté d’exprimer des intérêts – est à même de guider nos 

considérations éthiques envers les autres êtres vivants.11 L’antispécisme prescrit 

donc l’inclusion de tous les êtres dotés de sentience dans notre communauté 

morale, entendue comme le « groupe des individus ou entités jugés dignes de 

considération morale et envers qui on a directement des devoirs moraux » (Giroux, 

2020 : 34). Dans le prolongement de cette pensée, la philosophe Valéry Giroux 

estime que « les animaux non humains sentients peuvent pâtir et devraient 

conséquemment être considérés comme des patients moraux, c’est-à-dire des 

êtres envers qui les personnes responsables de leurs actes (les agents moraux) ont 

des obligations morales directes » (2020 : 43-44). La remise en question de 

l’idéologie spéciste s’accompagne donc d’une contestation du traitement réservé 

de façon prédominante aux non-humain·es, en particulier en Occident. Dès lors, 

l’antispécisme plaide en faveur de l’abandon de « toutes les pratiques qui lèsent 

les non-humain·es et que l’on jugerait inacceptables si les victimes étaient 

 
11 À titre d’exemple, tous les êtres sentients partagent le même intérêt à ne pas souffrir et leur 
appartenance à une espèce ou à une autre ne justifie en rien un traitement différencié quant à ce 
besoin fondamental. Tous les animaux (humains ou non) semblent ressentir avec une intensité 
similaire les émotions positives comme négatives, et leur capacité à les éprouver devrait être le 
critère principal de notre considération morale, indépendamment de leur espèce. 



18 
 

humaines : expérimentation animale, élevage, pêche, chasse, mais aussi zoos, 

cirques… » (Playoust-Braure et al., 2020 : 16).  

 

Toutefois, si ce mouvement appelle à une égale considération des intérêts 

de tous les êtres sentients, il ne revendique pas une quelconque égalité de 

traitement. Il s’agit plutôt de prendre en compte les besoins spécifiques de chaque 

individu humain ou non, sans valoriser d’avantage ceux d’une espèce au détriment 

d’une autre. Des chercheur·euses comme Sue Donaldson et Will Kymlicka vont plus 

loin, réclamant des libertés politiques pour les animaux non humains. Dans 

Zoopolis, une théorie politique des droits des animaux (2016)12, iels préfigurent une 

société au sein de laquelle les non-humain·es seraient reconnu·es comme 

membres à part entière de la communauté politique, avec des droits spécifiques 

adaptés à leur espèce et à leur mode de vie, dans un cadre de justice interespèces. 

Aussi, les auteur·ices interpellent les législateur·ices sur l’urgence de l’octroi de 

droits positifs13 aux non-humain·es, par-delà les simples droits négatifs14 auxquels 

ils sont actuellement cantonnés lorsqu’ils apparaissent dans les textes de lois 

(Donaldson et al., 2016 : 16-17).  

Leur théorie des droits des animaux propose donc d’attribuer différents 

statuts juridiques aux non-humain·es dans la mesure où leurs intérêts et les 

interactions que nous entretenons avec eux varient. À titre d’exemple, les animaux 

domestiques – avec lesquels nous partageons des liens étroits – bénéficieraient 

d’une forme de citoyenneté assurant la prise en compte de leurs intérêts dans 

l’élaboration des décisions et dans la définition du bien commun. Un tel statut 

permettrait, notamment, de garantir l’intégration de leurs intérêts à l’élaboration 

des villes et des espaces de vie afin de les rendre plus adaptés à leurs besoins 

 
12 La publication originale, en anglais, date de 2011. Elle a ensuite été traduite en français en 2016 
(édition citée ici). 
13 Les droits positifs imposent une obligation d’action de la part d’autrui ou de la société afin de 
garantir leur exercice. On peut, par exemple, évoquer le droit à la santé ou à l’éducation.  
14 Les droits négatifs imposent une abstention, c’est-à-dire l’interdiction pour les autres de porter 
atteinte à un individu (comme le droit de ne pas être tué ou maltraité). 



19 
 

spécifiques. Dès lors, Donaldson et al. échafaudent diverses pistes concrètes de 

prise en considération de l’agentivité et de la subjectivité de cette catégorie 

citoyenne (Donaldson et al., 2016 : 174-220). Les auteur·ices développent 

également d’autres statuts différenciés à l’attention des animaux liminaires (qui 

évoluent en liberté dans les zones urbaines mais ne sont pas domestiqués15) et 

sauvages. Ces derniers se verraient attribuer le statut de membres de 

communautés souveraines, garantissant leur autonomie et leur protection contre 

les risques d’exploitation et d’ingérence humaine (Donaldson et al., 2016 : 237-

252).  

Ces distinctions juridiques entérineraient donc la nécessité d’une prise en 

considération des intérêts de tous les êtres sentients, ouvrant la voie à une refonte 

des fondements institutionnels de nos sociétés et aboutissant à une cohabitation 

interespèces plus harmonieuse et éthique.  

 

Le mouvement antispéciste est donc polymorphe et évolutif. Prenant 

racine dans la philosophie utilitariste de Peter Singer, il s’est ultérieurement enrichi 

de perspectives diverses. De Richard Ryder à Jacques Derrida, en passant par les 

Cahiers antispécistes et l’apport contemporain de penseur·euses comme Sue 

Donaldson et Will Kymlicka, il incarne une contestation radicale des formes de 

hiérarchisation et d'exploitation qui prévalent à l’encontre des non-humain·es. 

L’enjeu ne se limite donc pas simplement à une redéfinition des normes morales, 

mais invite à une refonte des structures politiques et juridiques. S’il existe des 

divergences théoriques au sein du mouvement16, il n’en demeure pas moins que 

 
15 Il s’agit par exemple des pigeons, écureuils, rats, etc.  
16 On retiendra l’existence de trois courants majoritaires que sont : 

- Les abolitionnistes, en tête desquels Gary Francione revendique la fin pure et simple de 
l’exploitation des non-humain·es.  

- Les welfaristes dont la stratégie consiste à exiger une amélioration des conditions 
d’existence des non-humain·es. C’est notamment le cas de l’association française L214 qui 
— bien qu’elle aspire, in fine, à l’abolition de l’exploitation animale — milite d’abord pour 
l’amélioration immédiate des conditions d’élevage des animaux tués pour leur chair 
(Segal, 2020 : 80). 



20 
 

celui-ci préconise systématiquement une refonte de nos rapports aux 

non-humain·es, basée sur une égalité de considération de leurs intérêts. 

 

 

1.2. Dévoilement et dénaturalisation de l’idéologie spéciste 

1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental  

 

L’un des arguments substantiels des personnes en faveur de la libération 

animale consiste à dénaturaliser le spécisme, afin de dévoiler sa nature 

idéologique. En effet, loin d’aller de soi, la société spéciste qui prévaut en Occident 

est le fruit de constructions sociales. Le processus de dénaturalisation ainsi engagé 

vise à démontrer que la hiérarchisation des espèces et l’exploitation des 

non-humain·es ne sont pas des comportements inévitables, mais bien des choix 

culturels façonnés par des croyances enracinées dans l’histoire essentiellement 

occidentale et ses systèmes de domination.  

 

Aussi, l’existence même – dans nombre de sociétés précoloniales – de 

structures moins anthropocentrées, contribue d’ailleurs à ébranler la présomption 

selon laquelle la domination humaine sur les autres êtres sentients serait naturelle, 

universelle et incontestable.  

À titre d’exemple, dans plusieurs cultures autochtones du continent 

américain, les non-humain·es étaient régulièrement perçus comme des êtres 

spirituels parfois sacrés et supérieurs aux humains (Cajete, 2000 : 150-151; Spiegel, 

1988 : 14). Comme l’explique Philipe Descola (2005 : 46), nombre de cosmologies 

 
- Les partisan·es d’une politique des droits des animaux qui — dans la lignée de Donaldson 

et Kymlicka — estiment que la fin de l’exploitation des non-humain·es est insuffisante, et 
appellent à une reconnaissance juridique différenciée des droits de ces derniers. Il s’agit 
d’établir une justice interespèces qui dépasse largement les questions de bien-être animal 
(Pelluchon dans Donaldson et al., 2016 : 370).  



21 
 

autochtones rompent avec les conceptions dualistes occidentales, inscrivant leur 

place dans l’environnement sous le signe de l’interdépendance. 

 

Des forêts luxuriantes de l’Amazonie aux étendues glacées de l’Arctique canadien, 

certains peuples conçoivent donc leur insertion dans l’environnement d’une manière 

fort différente de la nôtre. Ils ne se pensent pas comme des collectifs sociaux gérant 

leurs relations à un écosystème, mais comme de simples composantes d’un ensemble 

plus vaste au sein duquel aucune discrimination véritable n’est établie entre humains 

et non-humains. 

  

Prenant le contre-pied de la vision dichotomique occidentale, les sociétés 

animistes postulent une continuité ontologique entre humains et non-humains 

(tout en maintenant toutefois certaines discontinuités, y compris entre différents 

groupes humains). Cette continuité implique un respect profond envers les 

non-humain·es, considérés non comme des ressources exploitables, mais comme 

des partenaires avec lesquels il convient de coexister. Si la survie exige toutefois la 

pratique de la chasse, celle-ci est systématiquement réalisée avec modération et il 

existe parfois, comme c’est le cas chez les Achuar, des rites funéraires réservés aux 

animaux chassés. De même, dans le Grand Nord certains peuples vont jusqu’à 

abandonner les restes de leurs proches défunts aux prédateurs, prenant ainsi 

directement part au cycle de la vie et n’établissant aucune hiérarchie entre les 

exigences de survie des humain·es et des non-humain·es (Descola, 2005 : 44-45).  

 

 De même, dans l’Inde précoloniale, des concepts tels que l’ahimsa – se 

référant à la non-violence – ont fourni une base morale et l’un des principes 

centraux à plusieurs religions, parmi lesquelles l’hindouisme, le jaïnisme ou le 

bouddhisme. Ainsi, ces dernières enjoignent leurs pratiquant·es à minimiser leur 

impact néfaste sur les autres êtres sensibles (Chapple, 1993 : 3-9; 42-47). Quant 

aux cultures africaines, leurs rapports aux non-humain·es sont contrastés. 

Certaines traditions philosophiques comme l’ubuntu promeuvent une approche 



22 
 

holistique du monde dans laquelle humain·es et non-humain·es seraient 

interdépendant·es et coexisteraient. Toutefois, ce courant de pensée (sur le 

modèle d’autres moins répandus) n’est pas exempt d’anthropocentrisme en ce 

qu’il n’octroie pas de véritable valeur intrinsèque aux non-humain·es, mais prône 

la quête de relations harmonieuses avec tous les êtres vivants dans l’intérêts des 

humain·es eux·elles-mêmes. Cette vision holistique, bien qu’empreinte de 

spécisme, véhicule une conception des non-humain·es moins utilitariste et dualiste 

que celle qui fut engendrée par l’essor du colonialisme sur le continent africain 

(Horsthemke, 2015 : 82). 

 

Cette mise en évidence de dissemblances majeures dans notre rapport aux 

non-humain·es met à mal la croyance répandue selon laquelle le spécisme 

constituerait un ordre des choses naturel, inévitable et hérité du bon sens.  

 

1.2.2. L’appui des religions à la genèse de l’idéologie spéciste  

 

La dénaturalisation de l’ordre social spéciste passe donc nécessairement 

par l’analyse de ses origines. En effet, ce rapport hiérarchique s’est développé à la 

faveur d’enjeux religieux, philosophiques et économiques ayant assuré sa 

légitimation et sa perpétuation. La tradition judéo-chrétienne, en particulier, y est 

pour beaucoup dans notre conception de l’univers, comme le fait remarquer Peter 

Singer (2012 : 339).  

 

Les attitudes occidentales envers les animaux sont enracinées dans deux traditions : 

le judaïsme et l’Antiquité grecque. Celles-ci s’unirent dans le christianisme, et c’est à 

travers de cette religion qu’elles furent amenées à prédominer en Europe.  

 



23 
 

C’est également le constat que fait Schopenhauer dans Sur la religion 

(2014 : 101-104) au fil de son analyse sévère des religions dites monothéistes17. Le 

philosophe pointe du doigt la responsabilité de celles-ci dans le comportement de 

ses contemporain·es européen·nes vis-à-vis des non-humain·es. Il fait également 

le constat d’un dualisme établissant une distinction artificielle entre humains et 

non-humain·es, dont il attribue la responsabilité aux textes religieux.  

 

Un autre défaut fondamental du christianisme, que je signalerai à cette occasion, 

défaut qu’on ne peut s’expliquer et dont les conséquences déplorables se manifestent 

chaque jour, c’est qu’il a violemment séparé, contrairement à la nature, l’homme du 

monde animal dont il fait pourtant partie essentielle ; il isole complètement l’homme, 

et voit dans l’animal une simple chose. […] Quant au défaut indiqué, il est une 

conséquence de la création du néant, à la suite de laquelle le créateur (Genèse, chap. 

I et II) livre à l’homme tous les animaux, afin qu’il règne sur eux, c'est-à-dire fasse d’eux 

ce que bon lui semble ; il les lui livre absolument comme des choses, sans lui 

recommander en rien de les bien traiter, ce que fait d’ordinaire même un marchand 

de chiens, quand il se sépare d’un de ses élèves. 

 

En effet, la Genèse comporte divers commandements intrinsèquement 

spécistes qui placent l’être humain dans une position intermédiaire entre divinité 

et animalité. Aux versets 26 à 28 du premier chapitre de la Genèse, on apprend 

que Dieu a fait l’humain18 à son image et qu’il lui ordonne de dominer « sur les 

poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toutes les bêtes sauvages et 

toutes les bestioles qui rampent sur la terre ». Plus tard (Genèse 9 : 1-3), les 

commandements de Dieu se précisent lorsque celui-ci s’adresse à Noé et à ses fils 

en ces mots : « Soyez féconds, multipliez, emplissez la terre. Soyez la crainte et 

l'effroi de tous les animaux de la terre et de tous les oiseaux du ciel, comme de 

tout ce dont la terre fourmille et de tous les poissons de la mer : ils sont livrés entre 

 
17 À savoir le judaïsme, le christianisme et l’islam.  
18 Plus exactement, l’homme et – secondairement – la femme.  



24 
 

vos mains. Tout ce qui se meut et possède la vie vous servira de nourriture, je vous 

donne tout cela au même titre que la verdure des plantes ».  

On retrouve bien ici l’idée selon laquelle les humain·es disposent d’une 

autorité sur les non-humain·es qui n’existent que pour servir leurs intérêts; Jacques 

Derrida va même jusqu’à dire que « Dieu destine les animaux à éprouver le pouvoir 

de l’homme » (2006 : 35). Au-delà de cette hiérarchie franche transparaît une 

scission entre l’humanité et le reste du vivant. Mais ce dualisme ne se contente pas 

de convertir l’être humain en un gestionnaire des créatures terrestres; il renforce 

également l’idée selon laquelle l’humanité serait fondamentalement différente du 

reste du vivant, accentuant ainsi la distance entre ces deux entités. 

  

 Dans la tradition judéo-chrétienne qui imprègne nos sociétés occidentales, 

les non-humain·es – ces êtres dépourvus d’âme qui ne peuvent aspirer à la « vie 

éternelle » – n’existent pas pour eux-mêmes. Au contraire, leur destin n’est autre 

que celui de servir l’être humain en tant que ressources exploitables, mais 

également en incarnant une forme de témoignage vivant de la supériorité 

humaine. Cette hiérarchie fait à ce point office de sous-bassement au discours 

judéo-chrétien qu’elle a été réaffirmée par le clergé au fil des siècles, notamment 

au travers de son attachement à la consommation de viande.  

 Comme l’explique Renan Larue (2016 : 101), le clergé a longtemps vu d’un 

mauvais œil les pratiques végétariennes : « la condamnation du végétarisme moral 

est une constante remarquable de la longue histoire du christianisme ». On peut 

suspecter que l’attention particulière portée par l’Église catholique aux pratiques 

alimentaires découle en partie de l’absence d’interdits alimentaires formulés par 

le catholicisme, en rupture avec la tradition juive en particulier (Larue, 2021 : 18-

19). Ici, c’est donc le critère d’une inclusion absolue qui prévaut comme l’explicite 

saint Paul dans le Nouveau Testament (1 Corinthiens 10 : 25-26). 

 

Tout ce qui se vend au marché, mangez-le sans poser de question par motif de 

conscience […].  



25 
 

 

Puis dans la Première épître à Timothée (1 Timothée 4 : 4) 

 

Car tout ce que Dieu a créé est bon et aucun aliment n’est à proscrire, si on le prend 

avec action de grâces. 

 

Dans ces conditions, le végétarisme a pu être considéré tantôt comme la résultante 

d’une interprétation erronée des préceptes du Christ, tantôt comme un 

comportement allant résolument à rebours des enseignements bibliques (Larue, 

2016 : 98; Larue, 2021 : 21). Au IVe siècle, saint Augustin (alors évêque d’Hippone) 

s’attache à rappeler que le végétarisme est une hérésie dans la mesure où « cela 

blesse manifestement la foi et la sainte doctrine » (Saint Augustin, 1858 : 327). Le 

théologien a régulièrement tenu des propos très durs à l’égard des végétarien·nes, 

les tournant en dérision à plusieurs reprises dans ses écrits (Saint Augustin, 2000 : 

282). 

 

 Ces termes : « Vous ne tuerez point », étant absolus, et la loi n’y ayant rien ajouté qui 

les limite, la défense est générale ; d’où il suit que celui-là même à qui il est commandé 

de ne point tuer n’en est pas excepté ? C’est ce qui fait qu’il y en a qui s’efforcent 

d’étendre ce précepte jusqu’aux bêtes même, prétendant qu’il n’est pas permis de les 

tuer. Mais que ne l’étendent-ils donc aussi aux arbres et aux plantes ? 

 

Par-delà ces critiques, le végétarisme a longtemps été considéré comme 

suspect au sein de l’Église chrétienne occidentale, offrant parfois un critère 

d’identification des « hérétiques » dont certain·es – à la manière des montanistes, 

des encratites, des ébionites ou des manichéen·nes – proscrivaient la 

consommation de viande (Larue, 2016 : 120). En effet, les premiers siècles de l’ère 

commune19 (en particulier du IIe au IVe siècle) sont marqués par une certaine 

rivalité des différents courants du christianisme. C’est cette rivalité qui amène 

 
19 Locution chronologique qui constitue un synonyme de la forme courante « après Jésus-Christ ». 



26 
 

l’Église catholique à adopter des positions particulièrement rigides relativement à 

la consommation de viande notamment, afin d’exclure tout courant s’éloignant de 

la ligne morale chrétienne. Par conséquent, la nécessité de discerner l’abstinence 

carnée résultant d’un ascétisme de mortification (comme cela a pu être le cas 

durant le carême) de celle procédant d’une morale hérétique s’est imposée (Larue, 

2016 : 121; Larue, 2021 : 21-22). Le quatorzième canon du concile d’Ancyre de 314 

résume les choses ainsi :  

 

Il est décrété que, parmi le clergé, les prêtres et les diacres qui s’abstiennent de viande 

doivent en manger et, s’ils la trouvent bonne, peuvent ensuite s’en abstenir. Mais s’ils 

la rejettent et refusent même de manger les herbes servies avec la viande, et 

désobéissent à la loi canonique, qu’ils soient exclus de leur ordre.  

 

Comme l’explique toujours le chercheur Renan Larue (2016), 

l’excommunication des hommes d’Église réticents à l’idée de consommer de la 

viande demeure un sujet primordial durant plusieurs siècles. La déclaration 

découlant du concile de Tolède de 527 en témoigne en ce qu’elle réitère la 

condamnation du végétarisme provoqué par « un sentiment d’horreur » et non 

« par esprit de mortification corporelle » et impose que les individus adhérant à 

ces pratiques soient frappées d’anathèmes.  

 

 Si le végétarisme peut, à certains égards, être considéré comme un 

antichristianisme, le rapport des autres religions monothéistes aux animaux est 

plus contrasté; c’est pourquoi nous nous attarderons moins sur ces dernières. Le 

judaïsme d’abord voit les enseignements de la Genèse tempérés par certains 

passages de la Torah et du Talmud20 qui enjoignent les croyant·es à faire preuve 

d’une certaine clémence vis-à-vis des non-humain·es. Le principe tza'ar ba'alei 

chayim (littéralement « souffrance des êtres vivants »), qui constitue une mitzvah 

 
20 Le Talmud est le recueil principal des commentaires de la Torah (qui constitue la loi écrite). 



27 
 

c’est-à-dire l’un des commandements inscrits dans la Torah, interdit de causer des 

souffrances inutiles aux animaux. Ce sujet apparait également dans la loi sur 

l’abattage rituel (shehita), dont la légitimité est aujourd’hui remise en question en 

raison des souffrances additionnelles qu’implique l’abattage rituel kasher par 

rapport à une mise à mort précédée d’un étourdissement. Toutefois, cette 

pratique avait initialement pour vocation, entre autres, de réduire la souffrance 

des animaux destinés à la consommation (Larue, 2015 : 87-89). L’enseignement 

juif se préoccupe donc régulièrement du traitement des animaux, mais sans pour 

autant remettre en question la supériorité humaine et le bienfondé de 

l’exploitation animale (Larue, 2015 : 85-86) :  

 

Bien qu’Il permette la consommation de viande, qu’Il réclame des sacrifices à Son 

peuple et qu’Il place les animaux « sous les pieds » de l’homme, Dieu ne se montre 

pas indifférent à leur sort, mais commande au contraire qu’on prenne soin d’eux. Dans 

le Décalogue, il exige par exemple que les bêtes domestiques soient laissées au repos 

pendant le sabbat. Il ordonne d’aider les animaux qui succombent à cause d’un 

fardeau trop lourd.  

 

Le Talmud et la littérature rabbinique, dans l’esprit du tza'ar ba'alei chayim, 

imposent donc des limites aux conditions de l’exploitation des non-humain·es 

(interdiction de séparer les petits de leur mère à la naissance, de castrer un animal, 

de chasser, de se nourrir avant de nourrir ses animaux, etc.) (Larue, 2015 : 87-88) 

sans l’abolir pour autant. Autant de positions qui contrastent avec certains rituels 

violents comme les Kapparot « consistant à sacrifier des poulets que le religieux 

fait tourner au-dessus de sa tête pour expier ses péchés avant kippour » (Segal, 

2021 : 76). Il convient donc de reconnaître au judaïsme une position moins 

tranchée que le christianisme qui considère les non-humain·es comme des denrées 

au service des humain·es, tel qu’illustré par le passage suivant (Larue, 2015 : 97) : 

 



28 
 

Saint Paul examine […] le précepte du Deutéronome21, selon lequel il est interdit de 

museler un bœuf foulant le grain. La tradition rabbinique le considère comme l’un des 

fondements de tsaar baalei hayim. Cette interprétation plutôt littérale semble 

absurde à l’apôtre des gentils : « Dieu se met-il en peine des bœufs ? », demande-t-il 

ironiquement. 

 

Il y a fort à parier que, malgré toutes ses limites, cette prise en compte du bien-être 

animal dans la tradition juive ait contribué au fait qu’Israël soit aujourd’hui le pays 

comptant la plus forte proportion de véganes au monde, estimée entre 3% et 5% 

de la population (Segal, 2020 : 85). Le pays a également fait figure de pionnier en 

légiférant en faveur de l’interdiction de la commercialisation du foie gras en 2013, 

en dépit de son statut de quatrième producteur mondial de cette denrée (L214, 

2013). Enfin, Israël était le premier pays au monde à interdire la commercialisation 

de cosmétiques testés sur les non-humain·es (Larue, 2015 : 91). On constate 

toutefois à nouveau la position ambiguë du pays qui demeure éminemment 

spéciste, affichant notamment une consommation de viande par habitant·es parmi 

les plus élevées au monde (OCDE, 2023). 

 

S'agissant de l’islam, son rapport aux non-humain·es se révèle tout aussi 

ambivalent et est marqué, comme c’était le cas du judaïsme, par des divergences 

d’interprétation (Marongiu-Perria, 2021; Payen, 2021). En ce sens, des parallèles 

peuvent être établis avec la conception juive de la place des animaux dans l’ordre 

moral et religieux. En effet, s’il concède une vie intérieure et une certaine valeur 

intrinsèque aux animaux non humains (« Nulle bête marchant sur terre, nul oiseau 

volant de ses ailes, qui ne soit comme vous en communauté. […] Puis, c’est vers le 

Seigneur qu’ils seront tous ramenés. » Sourate 6 Al An’am verset 38), l’islam 

s’inscrit toutefois dans une perspective anthropocentrée. En effet, les 

non-humain·es demeurent des êtres appropriés, dont la vocation consiste à servir 

 
21 Ce dernier étant donc issu de l’Ancien Testament. 



29 
 

l’être humain : « Et les bestiaux, Il les a créés pour vous ; vous en retirez des 

vêtements chauds ainsi que d’autres profits. Et vous en mangez aussi. » (Sourate 

16 An-Nahl verset 5) puis « Nous vous avons assujetti les animaux afin que vous 

soyez reconnaissants. » (Sourate 22 Al Hajj verset 36). Les animaux ne sont donc 

pas présentés uniquement comme des ressources mais « vus comme possédant 

une vie qui leur est propre, qui sert un dessein particulier et qui leur est précieuse 

ainsi qu’à Allah, au-delà de toute valeur matérielle qu’ils peuvent offrir à 

l’humanité » (OMSA, 2021 : 2). En dépit de l’invitation du Coran à l’exploitation des 

non-humain·es, plusieurs hadiths22 enjoignent les fidèles à leur réserver un 

traitement respectueux (ibid : 2) :  

 

Un hadith cite les propos suivants de Mahomet (pbuh) : « Une bonne action à l’égard 

d’une bête est tout aussi louable qu’une bonne action à l’égard d’un être humain ; et 

un acte de cruauté ́ envers une bête est tout aussi répréhensible qu’une mauvaise 

action envers un être humain. 

 

D’autres passages encouragent également la bienveillance à l’égard des animaux 

non humains. Certains interdisent leur emprisonnement (hadith de Muslim) quand 

d’autres se font plus menaçants : « Quiconque tue un moineau, ou une créature 

plus grande, sans raison valable aura des comptes à rendre à son sujet. » (hadith 

d’Ahmad et d’al-Nasai). Si les hadiths n’ont pas le même poids que le Coran23, la 

question du traitement des non-humain·es est donc régulièrement abordée dans 

les textes sacrés musulmans, sans pour autant contester le suprémacisme humain.  

 Enfin, la question de l’abattage halal est finalement assez proche de celle 

de l’abattage kasher puisqu’il prévoit plusieurs conditions ayant vocation à limiter 

la souffrance des animaux tués : interdiction de les enchaîner ou de les hisser avant 

la saignée, nécessité d’une mise à mort aussi rapide que possible, etc. Bien 

 
22 Les hadiths sont les actions du prophète de l'islam, Mahomet, rapportées par une chaîne de 
transmetteurs selon la tradition musulmane. 
23 Qui lui, pour les musulman·es, recueille la parole d’Allah.  



30 
 

qu’aujourd’hui, l’application à la lettre de ces prescriptions génère des souffrances 

supplémentaires, leur existence témoignait, à l’origine, d’une certaine 

préoccupation pour le bien-être animal. 

  

Cette étude sommaire des héritages propres aux religions monothéistes 

permet d’en dégager un anthropocentrisme structurant, légitimant la domination 

de l’humain·e sur les autres espèces. Étant entendu qu’il existe des différences de 

nature et de degré à la domination humaine prescrite par ces religions, il n’en 

demeure pas moins que les non-humain·es apparaissent légitimement appropriés 

et disponibles pour un être humain souverain. Or, les positions des religions dites 

monothéistes ont peu évolué depuis leurs prémices sur ce qui a trait au spécisme. 

Ainsi, Schopenhauer (2016 : 102-104) dénonce l’anthropocentrisme chrétien en 

livrant son analyse d’une construction dogmatique enracinée dans la théologie. 

Cette dernière viserait, selon le philosophe allemand, à servir les intérêts exclusifs 

des humain·es quitte à sacrifier les intérêts les plus élémentaires des 

non-humain·es :  

 

Voyez, par contre, la façon scélérate dont notre populace chrétienne se comporte 

envers les animaux. Elle les tue sans la moindre raison et en riant, ou les mutile, les 

martyrise ; et même ses aides immédiats, ses chevaux, elle les éreinte à l’extrême dans 

leur vieillesse, pour tirer la dernière moelle de leurs pauvres os, jusqu’à ce qu’ils 

succombent sous ses coups de fouet. 

 

Peter Singer fait un constat similaire dans La libération animale (2015 : 343-345), 

argumentant que l’avènement du christianisme a permis de réconcilier les idées 



31 
 

grecques24 et juives25 sur la thématique animale (toujours à la défaveur des 

non-humain·es) : 

 

[Le christianisme] introduisit dans le monde romain l’idée du caractère unique de 

l’espèce humaine, qu’[il] avait hérité de la tradition juive mais sur laquelle [il] mettait 

encore plus d’insistance en raison de l’importance qu’[il] accordait à l’âme humaine et 

à son immortalité.  

 

Il semble donc que ces fondements théologiques et culturels aient 

contribué à assurer une assise spirituelle au spécisme, en légitimant la 

hiérarchisation des espèces et en inscrivant la domination humaine dans un ordre 

perçu comme immuable. Un phénomène similaire de légitimation idéologique 

peut être trouvé à la racine de nombreux autres systèmes de domination. En effet, 

les luttes antiracistes ou féministes, pour ne citer qu’elles, n’ont de cesse de 

revendiquer la nature construite des croyances qui sont à la racine des 

discriminations qu’elles combattent. Dès lors, on peut s’attendre à une forme de 

sympathie naturelle de ces mouvements sociaux envers l’antispécisme, puisque 

tous aspirent à une déconstruction de rapports de domination présentés comme 

légitimes et immuables. Au-delà de cette analyse des mécanismes oppressifs, nous 

verrons dans la partie suivante en quoi cette structuration binaire de l’imaginaire, 

avec l’animalité d’une part et l’humanité d’autre part, fait le lit des discriminations 

entre les humain·es. 

 

 
24 En particulier l’héritage aristotélicien naturalisant la hiérarchie entre les espèces et soutenant 
que les non-humain·es ont pour unique vocation de servir les fins des êtres humains. Toutefois, il 
n’établit pas de véritable séparation entre l’humanité et le reste de la création, admettant 
volontiers que l’humain est un animal (rationnel).  
25 Celles-ci valorisent l’idée d’une création divine dans laquelle les humain·es se verraient attribuer 
une position centrale et un droit de domination sur les autres êtres vivants. 



32 
 

1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme  

1.3.1. L’obsession du « propre de l’humain26 » chez les humanistes 

 

L’humanisme de la Renaissance émerge en partie comme une tentative de 

proposer de nouvelles réponses aux grandes interrogations existentielles, morales 

et scientifiques que la religion, alors en perte d’autorité ou en décalage avec les 

avancées intellectuelles de l’époque, ne parvient plus à satisfaire (Singer, 2012 : 

362). C’est donc aux sciences qu’échoit la responsabilité de redéfinir et de 

consolider la suprématie de l’Homo sapiens, en substituant à la théologie (et la 

possession monopolistique d'une âme qu’elle prête à l’humain) une légitimité 

biologique.  

De ce dessein résulte une obsession tenace pour la quête du « propre de 

l’humain », ainsi qu’en témoigne aujourd’hui encore la myriade d’ouvrages publiés 

annuellement sur cette thématique. L’anthropologie, mais également la biologie, 

la philosophie, la psychologie ou les sciences cognitives, se sont régulièrement 

mises au service de notre anthropocentrisme. Autant de disciplines qui participent 

de la construction du récit d’une humanité se distinguant « par nature » d’une 

animalité exploitable car lacunaire. Patrice Rouget (2014 : 67-68) dresse ce même 

constat en ces mots :  

 

La quête du propre de l’Homme comme quête de son irréductible différence 

ontologique fut une préoccupation constante de la philosophie dès l’origine. Plus 

qu’une préoccupation, une sorte d’obsession, un défi que l’on se transmettait d’une 

génération à l’autre, et que chacun était encouragé à relever en proposant sa solution 

personnelle. […] La biologie, l’éthologie, la zoologie, la paléontologie, toutes les 

sciences du vivant ont fini par rendre la position idéaliste vraiment difficile à tenir. Il 

est peut-être temps, pour les tenants de l’humanisme métaphysique, d’en prendre 

acte.  

 
26 Bien que beaucoup des écrits qui s’intéressent à cette question continuent de parler de « propre 
de l’homme » au mépris du genre féminin, nous tâcherons ici d’employer une formulation plus 
inclusive. 



33 
 

 

Aussi, les spéculations concernant la spécificité de notre espèce et visant à l’anoblir 

indiscutablement ont varié à la faveur des découvertes scientifiques venant tour à 

tour mettre à mal ces théories. « Rien ne se dit positivement de l’humain qui ne se 

dise en même temps négativement de l’animal. Tout se passe comme si pour 

qu’une qualité (la raison, l’intelligence, la culture, etc.) fût véritablement donnée à 

l’humain et qu’elle manifestât son efficacité, il fallait qu’elle fût conjointement niée 

chez l’animal » écrit Florence Burgat (2006 : 27). C’est d’ailleurs cela que résume 

Patrice Rouget en quelques mots lapidaires : « Animal, le mot ne répond à aucune 

définition positive » (Rouget, 2014 : 15)27. L’animal est donc systématiquement 

défini par ses carences : incapacité à raisonner, à construire des outils, à se projeter 

dans le futur, et autres déficiences successivement révoquées par l’éthologie 

(Playoust-Braure et al., 2020 : 11).  

 Il ne s’agit moins ici de lister le flot des « propres de l’humain » ayant été 

postulés par l’humanisme, que de mettre en lumière l’imposture intellectuelle qui 

le sous-tend. Florence Burgat (2006 : 27) parle en effet d’un « caractère apriorique 

de [notre] conception de l’animalité » pour se référer au fait que les disciplines 

évoquées précédemment – et en particulier la philosophie – se soient distanciées 

d’une démarche scientifique raisonnable dans leur entreprise de définition de 

l’animalité28. La philosophe évoque un « dispositif conceptuel de la différence 

anthropozoologique » qui vise à altériser les êtres sentients non humains mais 

surtout, en filigrane, à anoblir l’humanité en tant qu’incarnation de toutes les 

carences de l’animalité. Ici, la démarche scientifique est donc faussée puisqu’elle 

est construite sur la base du résultat désiré, aboutissant à une démonstration 

intéressée sans cesse répétée. Dès lors, on peut dire des travaux s’inscrivant dans 

cette lignée non seulement qu’ils « pactise[nt] avec le sens commun » (Burgat, 

 
27 L’auteur fait notamment référence aux définitions qu’en proposent les dictionnaires, qui 
décrivent souvent les non-humain·es par leur défectuosité comparativement aux humain·es. 
L’auteur cite notamment cette définition : « Par ellipse, les animaux autres que l’homme. » 
28 Celle-ci étant tout sauf neutre en ce qu’elle définit, par opposition, l’humanité dans le contexte 
dualiste prédominant qui met dos-à-dos humanité et animalité.  



34 
 

2006 : 26), mais aussi qu’ils sont le reflet d’une idéologie et non d’une 

connaissance intuitive ou analytique de la réalité. Une situation qu’Axelle 

Playoust-Braure et Yves Bonnardel (2020 : 112) résument en ces mots : 

« l’humanisme se fonde sur une mystique de l’espèce qui n’a rien à envier en 

irrationalité à la métaphysique de la race ou à l’essentialisme des sexes. »  

 

 Au-delà des conséquences spécistes de ces procédés, on peut regretter leur 

nature excluante envers certaines catégories d’être humains. En effet, le cahier des 

charges autorisant l’inclusion dans le champ de l’humanité en exclut 

inéluctablement certains Homo sapiens. Georges Gusdorf (1977 : 10) affirme :  

 

De la bête à la personne, la coupure est infime. Il ne manque à l'animal, en vérité, que 

la parole. Sans doute. Seulement l'orang-outang […] n'a pas proféré le maître-mot qui 

lui aurait décidément fait franchir le seuil de l'animalité à l'humanité. Le langage est la 

condition nécessaire et suffisante pour l'entrée dans la patrie humaine. 

 

Dès lors, le philosophe exclut du statut de personne tout individu incapable de 

satisfaire le critère du langage, comme ce peut être le cas d’êtres humains 

souffrant de certains handicaps. L’éthologue Leroi-Gourhan (1964 : 33-41) réitère 

un procédé similaire dans un ouvrage au travers duquel il décrit les « libérations 

successives » ayant permis « l’évolution vers les sommets de la conscience 

humaine ». Son argumentaire vise, à nouveau, à caractériser la propre de l’humain 

qu’il base sur la station verticale et la possession de mains. On entrevoit ici le 

danger de ce « propre de l’humain » qui appose des conditions à l’accès à une 

dignité humaine; un danger d’autant plus inquiétant que le sort réservé aux êtres 

exclus de ce cercle est bien souvent celui de la marginalisation et de la violence 

légitimée.  

Ce recours récurrent à une définition exclusive de l’humain·e légitime court 

donc le risque de contrevenir à son objectif initial d’anoblissement des Homo 

sapiens. En effet, le fait de déterminer le statut social et moral des êtres sentients 



35 
 

sur la base d’une forme de dualisme amène à ériger une frontière dangereuse. 

Cette dernière a d’ailleurs régulièrement été déplacée, amenant au rejet de 

certain·es humain·es ou établissant des sous-catégories plus ou moins méritantes. 

Selon Claude Lévi-Strauss (Le Monde, 1979 : 14), la responsabilité de l’humanisme 

est incontestable :  

 

J'ai le sentiment que toutes les tragédies que nous avons vécues, d'abord avec le 

colonialisme, puis avec le fascisme, enfin les camps d'extermination, cela s'inscrit non 

en opposition ou en contradiction avec le prétendu humanisme […], mais, dirais-je, 

presque dans son prolongement naturel. Puisque c'est, en quelque sorte, d'une seule 

et même foulée que l'homme a commencé par tracer la frontière de ses droits entre 

lui-même et les autres espèces vivantes, et s'est ensuite trouvé amené à reporter cette 

frontière au sein de l'espèce humaine, séparant certaines catégories reconnues seules 

véritablement humaines d'autres catégories qui subissent alors une dégradation 

conçue sur le même modèle qui servait à discriminer espèces vivantes humaines et 

non humaines. Véritable péché originel qui pousse l'humanité à l'autodestruction. 

 

Dans ce contexte, il apparaît qu’un intérêt commun lie les diverses luttes sociales 

pâtissant de l’attribution d’une dignité et de droits sur la base d’attributs 

spécifiques. C’est d’ailleurs à une forme de convergence des luttes qu’aspire 

Claude Lévi-Strauss lorsqu’il argumente en faveur d’une « humilité principielle » 

(ibid) :  

 

Le respect de l'homme par l'homme ne peut pas trouver son fondement dans 

certaines dignités particulières que l'humanité s'attribuerait en propre, car, alors, une 

fraction de l'humanité pourra toujours décider qu'elle incarne ces dignités de manière 

plus éminente que d'autres. Il faudrait plutôt poser au départ une sorte d'humilité 

principielle ; l'homme, commençant par respecter toutes les formes de vie en dehors 

de la sienne, se mettrait à l'abri du risque de ne pas respecter toutes les formes de vie 

au sein de l'humanité même. 

 



36 
 

1.3.2. L’instauration d’un dualisme comme condition de possibilité de la 

réification  

 

L’humanisme s’est donc régulièrement mis au service de notre 

anthropocentrisme, s’intéressant à l’animal non humain essentiellement pour ce 

qu’il disait de l’Homo sapiens. L’animal y est donc systématiquement utilisé comme 

un moyen et non comme une fin, moins en tant que sujet digne d’attention en soi 

qu’en tant que figure réflexive permettant à l’être humain de mieux se penser 

lui-même. Jacques Derrida (2006 : 56) analyse spécifiquement l’emploi courant du 

terme « l’animal » pour se référer à tous les êtres sentients non humains en dépit 

de toute proximité biologique :  

 

Une contestation […] se répétera sans cesse à travers tout ce que je voudrais articuler. 

Elle viserait d’abord et encore l’usage au singulier d’une notion aussi générale que 

« l’Animal », comme si tous les vivants non humains pouvaient être regroupés dans le 

sens commun de ce « lieu commun », l’Animal, quelles que soient les différences 

abyssales et les limites structurelles qui séparent, dans l’essence même de leur être, 

tous les « animaux » […]. Dans ce concept à tout faire, dans le vaste camp de l’animal, 

au singulier général, dans la stricte clôture de cet article défini (« l’Animal » et non pas 

« des animaux ») seraient enclos […] tous les vivants que l’Homme ne reconnaitrait 

pas comme ses semblables, ses prochains ou ses frères. 

 

Au mépris de toute réalité biologique, l’intégralité des espèces non humaines est 

ainsi regroupée sous une seule et unique bannière, consacrant la supériorité de 

l’être humain qui est seul à s’élever au-dessus de la masse (Adams, 2016 : 128-

131). Derrière ce mécanisme d’essentialisation transparait une quête de 

justification de l’exploitation et de l’asservissement animal. On retrouve donc 

invariablement dans la rhétorique humaniste cette opposition entre animal et 

humain; un dualisme qui, d’un même geste, nous fait office de piédestal et 

consolide l’ordre établi. 

 



37 
 

 La mise à distance des non-humain·es dans la tradition intellectuelle 

occidentale s’exprime également par des processus langagiers qui contribuent 

implicitement à opposer humain·es et animaux. Ces usages linguistiques, présents 

tant dans le langage courant que dans les discours scientifiques, reflètent et 

renforcent notre anthropocentrisme. Dès lors, l’usage de certains termes nobles 

est l’apanage des humain·es. C’est le cas du mot « visage » ou de l’expression « être 

enceinte » puis « accoucher » que l’on réserve à l’espèce humaine (Marsolier, 

2020 : 42-44; 50-51). Nulle spécificité biologique ne justifie pourtant cette 

distinction, qui ne se retrouve d’ailleurs pas dans tous les idiomes. En anglais par 

exemple, on utilise face pour désigner indistinctement la partie antérieure de la 

tête d’un·e humain·e ou d’un·e non-humain·e.  

 Les animaux non humains sont donc, par divers procédés linguistiques, 

également exclus du champ de la dignité intrinsèque et de la personnalité. 

L’analyse de la restriction du terme « personne » aux simples individus humains 

est d’autant plus intéressante qu’elle ne va pas de soi et que sa portée a évolué à 

la faveur des époques et des valeurs sociétales. Dans la Rome antique par exemple, 

seuls les hommes libres bénéficiaient d’une pleine reconnaissance de leur statut 

de personne, tandis que les femmes et les esclaves se voyaient refuser l’accès à 

une personnalité juridique complète (Burgat, 1997 : 61). Les remaniements 

apportés à ce statut au gré des époques et des évolutions juridiques illustrent la 

nature fluctuante du langage, qui arrive a posteriori et reflète les structures 

hiérarchiques propres à chaque société.  

 L’analyse du terme « personne » est d’autant plus fondamentale que « le 

concept de personne s’oppose à celui de chose ou de propriété » (Christen, 2011 : 

529). C’est également ce que souligne Marie-Claude Marsolier (2020) dans son 

Lexique de la ségrégation animale; un titre éloquent et particulièrement à propos 

en ce qu’il souligne la nature binaire du langage concernant les non-humain·es (et, 

de façon sous-jacente, l’humain) (Marsolier, 2020 : 35). 

 



38 
 

On notera la violence contenue dans la simple définition de personne : exclure les 

animaux d’un concept signifiant « être doué de raison et de volonté », « sujet de 

droit », revient implicitement à leur refuser les notions de raison, volonté, singularité, 

individualité, droits, etc. […] La restriction de la notion de personne aux humains dans 

notre langue en fait donc un dispositif puissant, à la fois d’opposition entre humains 

et non-humains, et de dévalorisation des non-humains. Son dérivé personnalité 

présente ces deux mêmes caractéristiques.  

 

En effet, on parlera plus volontiers du « caractère » d’un animal que de sa 

personnalité. Un procédé qui met à distance, infériorise et réduit l’animal à un 

ensemble de traits comportementaux figés plutôt qu’à une subjectivité propre.  

 Une autre illustration de ce phénomène de silenciation de l’individualité et 

de la souffrance des non-humain·es se retrouve dans l’utilisation du terme 

« victime » (Marsolier, 2020 : 36-37) qui contribue à reléguer les non-humain·es à 

une altérité indépassable : 

 

De la même manière, un animal non humain n’est considéré comme une victime que 

lorsqu’il est offert en sacrifice à une divinité ou, « par analogie », lorsqu’il est attaqué 

par un autre animal non humain. Dans tous les autres cas, les victimes ne peuvent être 

que des personnes, donc des humains. 

 

La persistance de cette exclusion linguistique sous-tend un décalage complet avec 

les avancées scientifiques actuelles qui font état, chez les non-humain·es, de 

capacités cognitives (métacognition, conscience, etc.) et émotionnelles 

extrêmement proches de celles de notre espèce (Playoust-Braure, 2020 : 10-12). 

Aussi, les rapports journalistiques de catastrophes naturelles – tristement 

récurrents dans le contexte actuel de dérèglement climatique – sont autant 

d’exemples des procédés langagiers passant sous silence une souffrance animale 

pourtant en premier plan. Les incendies qui ont ravagé Los Angeles en janvier 2025 

constituent une illustration de ce phénomène : les articles relatant l’événement 

font régulièrement état de « 27 morts » et de « milliers de personnes déplacées ». 



39 
 

Le bilan matériel est également mis en avant; ce sont des milliers de bâtiments 

détruits, plus de « 275 milliards de dollars de dégâts » et des pertes lourdes en 

matière d’œuvres d’art. Toutefois, les probables milliers de vies animales 

englouties par les flammes dans des circonstances qu’on imagine épouvantables 

sont passées sous silence par l’écrasante majorité des médias. Comme le résume 

Marsolier (2020 : 37), quand dans des situations analogues « les commentateurs 

de l’actualité […] déclarent […] qu’“aucune victime n’est à déplorer” [, iels] ne font 

donc que suivre l’usage recommandé par les dictionnaires ». 

 

On constate donc que le langage se met régulièrement au service de 

l’idéologie dominante, énonçant des monopoles spécifiquement humains que 

l’appui du dictionnaire rendrait incontestables. Ce procédé philologique infériorise 

les non-humain·es, autorise l’euphémisation de leurs souffrances et les réduit à 

l’état de dommages collatéraux, en les excluant implicitement de la catégorie des 

êtres dignes de considération morale. Un tel cloisonnement permet de nous 

décharger de toute obligation éthique à l’égard des non-humain·es (Burgat, 2006 : 

26) :  

 

[La philosophie] aurait de ce fait pactisé avec le sens commun, aurait passé avec lui un 

accord par lequel elle aurait fait de « l’Animal » le concept permettant à l’homme de 

parquer tous les vivants à l’égard desquels il décide de ne se reconnaître aucune 

responsabilité.  

 

Par extension, il participe à rendre tolérable notre existence dans une société 

profondément spéciste, qui suppose l’omniprésence de souffrances animales. En 

effet, il serait difficile d’exercer des violences systémiques sans légitimation; c’est 

pourquoi le langage se fait le promoteur de l’idéologie à la racine de l’ordre social, 

revêtant des allures de vérité incontestable (Playoust-Braure et al., 2020 : 114-

118). Il s’agit d’un procédé que David Olivier (1999) condamne dans sa critique de 

l’humanisme : « C'est que le martèlement idéologique est incessant, obsessif, au 



40 
 

point de devenir subliminal […]. Il faut un effort particulier d'attention pour relever 

chaque référence à la supériorité de l'Homme, à sa dignité toute particulière, à sa 

beauté et à sa bonté sans pareille. » La culture humaniste a donc contribué à bâtir 

un dualisme convertissant les non-humain·es en piédestal de l’exception humaine, 

ne s’intéressant aux premiers que pour « servir la spécificité de l’humain » (Burgat, 

2006 : 30; Derrida, 2006 : 54). Selon les termes de la sociologue Kaoutar Harchi 

(2024) :  

 

Des animaux il ne demeura plus que l’animal. Forme inverse de la forme humaine, 

forme immuable et radicale de l’autre, […], forme privée et appropriée, forme de la 

norme et de la déviance, forme frontière […]. 

 

En autorisant la réification, ce dualisme rend possible l’exploitation 

systémique des animaux et, par ricochet, la déshumanisation de certain·es 

catégories d’êtres humains. En effet, ce n’est donc pas un hasard si l’animalisation 

est, comme nous le développerons plus tard, un procédé historiquement mobilisé 

pour inférioriser et dominer certaines minorités. Au contraire, c’est précisément 

parce que l’animal est déjà réifié dans l’ordre social qu’il devient une figure toute 

désignée pour rabaisser autrui. L’animalisation se révèle donc être un outil 

puissant de contrôle social, qui repose sur un imaginaire central dans nos sociétés 

occidentales. La figure de l’animal devient donc le support d’un statut d’infériorité, 

et ouvre la voie à la réification des êtres humains en rendant l’exploitation 

pensable, tolérable, voire légitime. 

 

1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales 

 

La compartimentalisation accrue des êtres vivants est donc inhérente au 

projet humaniste des Lumières. Toutefois, une approche plus sociologique de la 

question permet d’entrevoir les conséquences de ce dualisme qui vont – comme 

l’annonçait Lévi-Strauss – à l’encontre du projet d’inclusion affiché par 



41 
 

l’humanisme. En effet, en prenant racine dans une classification au profit de 

l’humanité, ce mouvement produit un système de pensée basé sur l’exclusion et la 

hiérarchisation qui risque de se retourner contre certains groupes sociaux (Deckha, 

2010 : 28-30). Cette division sociale est d’ailleurs constitutive de tous les systèmes 

de domination si l’on en croit l’analyse de la féministe matérialiste Christine Delphy 

(2008 : 7-8). En effet, la chercheuse note que les dominant·es ont, par définition, 

besoin des dominé·es puisque « la valeur de dominant des dominants ne se calcule 

que par la dévalorisation des dominé·e·s » (Bonnardel dans Fernandez, 2015 : 61). 

De nombreuses études de terrain ont démontré la nature contagieuse des 

dispositifs oppressifs. Or, bien que le spécisme soit banalisé et naturalisé, il n’en 

demeure pas moins une discrimination violente et vectrice d’une exploitation 

systémique. En nourrissant le phénomène spéciste, l’humanisme se fait donc le 

promoteur d’un système de pensée susceptible d’accroître toutes sortes de 

discriminations, notamment à l’encontre des populations humaines minorisées. 

C’est ce que le sociologue David Nibert (2002 : 4) résume en ces mots : « les 

dispositifs qui engendrent diverses formes d’oppression sont intégrés de telle sorte 

que l’exploitation d’un groupe augmente et aggrave fréquemment la maltraitance 

d’autres groupes ». De même, comme l’ont synthétisé Playoust-Braure et al. 

(2020 : 139-143), des dizaines d’études ont mis en évidence l’existence de 

corrélations entre la démonstration d’idées ou de « valeurs » hiérarchiques, 

autoritaires et/ou conservatrices, et l’adhésion à des idéologies discriminatoires 

(racistes, misogynes et/ou homophobes). Ces études indiquent que le seuil de 

sensibilité et d’empathie démontré par un individu tend à être similaire pour 

toutes les causes. De même, les personnes adhérant aux principes humanistes et, 

par conséquent, stipulant une différence de nature entre les animaux et les 

humain·es ont également tendance à déshumaniser certaines catégories d’êtres 

humains, en l’occurrence les personnes issues de l’immigration29 (Costello et al., 

 
29 Nous nous plaçons ici depuis un point de vue occidental, l’étude ayant été menée au Canada et 
sur des étudiant·es canadien·nes. 



42 
 

2010 : 19). Selon la même étude, la démonstration inverse est également valable, 

à savoir le fait que les personnes fixant une limite plus poreuse entre 

non-humain·es et humain·es font preuve de davantage d’empathie à l’égard des 

populations immigrées. D’autres recherches ont exploré les corrélations entre le 

spécisme et le racisme, et leurs résultats attestent du fait que les liens conceptuels 

entre ces deux types de discriminations se concrétisent. Par exemple, Dhont et al. 

(2014 : 12-15) ont démontré une tendance accrue à la déshumanisation des 

personnes racisées chez les individus adhérant à l’idée d’une supériorité des êtres 

humains sur les autres espèces. Enfin, conformément aux théories de Carol J. 

Adams sur l’animalisation des femmes et des personnes racisées (2016), des 

études confirment l’existence de liens entre le ralliement à des idéologies spécistes 

et sexistes (Fernandez, 2015 : 61-65).  

 Conformément aux intuitions théoriques développées précédemment, on 

peut donc tisser de nombreux liens entre le rapport au spécisme et celui aux autres 

luttes sociales. La tendance à compartimenter les êtres vivants – en l’occurrence 

les êtres humain·es et les non-humain·es – engendre un élargissement de ce mode 

de structuration à d’autres groupes d’individus. De même, la banalisation d’un 

système basé sur une domination quelle qu’elle soit tend à la fois à banaliser une 

idéologie violente et arbitraire, et à induire une hiérarchisation des êtres sentients. 

Aussi, la récurrence du dualisme humaniste alimente la diffusion d’une 

structuration cognitive renforçant un ordre social oppressif. L’abandon du recours 

à ce procédé semble donc essentiel afin de contrevenir à la domination de 

certaines classes sociales (personnes racisées et/ou en situation de handicap, 

femmes, etc.), et la responsabilité de cette pensée s’étend bien au-delà d’une 

réflexion animaliste. Elle a à voir avec toutes les luttes sociales qui concernent des 

populations dominées, et donc nécessairement animalisées comme nous le 

verrons dans le chapitre suivant.  

Dès lors, il apparaît assez clairement que les luttes contre les 

discriminations interhumaines et la contestation du spécisme partagent des 



43 
 

fondements communs, tant par les mécanismes d’exclusion qu’elles dénoncent 

que par les logiques de hiérarchisation qu’elles cherchent à déconstruire. Ces 

combats convergent donc vers une remise en question des cadres idéologiques 

légitimant la domination, qu’elle vise des populations humaines ou non humaines, 

et appellent à une transformation profonde des rapports sociaux fondée sur le 

refus de toute catégorisation arbitraire et de toute forme d’essentialisation. À cet 

égard, l’intégration croissante de l’antispécisme dans les milieux animalistes nous 

paraît constituer un préalable indispensable à toute convergence avec les autres 

luttes sociales. En effet, seule une approche pleinement antispéciste semble 

susceptible d’inscrire la cause animale dans un projet politique émancipateur plus 

large, ouvrant la voie à une solidarité interespèces. 

 

 

  



44 
 

Chapitre 2 

2. Des obstacles à la convergence des luttes en dépit d’intérêts 

communs, illustration au travers de l'anticapacitisme 

 

Nous l’avons vu dans le chapitre précédent, les logiques d’exclusion contre 

lesquelles se bat l’antispécisme semblent également faire office de justification à 

diverses oppressions, en tête desquelles le racisme et la misogynie. Par ailleurs, la 

littérature faisant état d’une forme de continuité entre le spécisme et l’adhésion 

aux idées discriminatoires envers certaines populations humaines, on pourrait 

s’attendre à une affinité naturelle entre les mouvements s’y opposant. Pour 

autant, dans les faits cette convergence peine souvent à se concrétiser.  

L’exemple des relations entre antispécisme et anticapacitisme est, à ce 

titre, particulièrement éloquent en ce que ces deux luttes partagent une forte 

proximité conceptuelle, et se rejoignent sur leur aspiration à une refonte des 

systèmes de valeurs et de pensée dominants. C’est d’ailleurs ce qui amène Sunaura 

Taylor à affirmer que « nous n’obtiendrons jamais la libération des populations 

handicapées sans celle des animaux – l’une et l’autre sont liées » (2019 : 180). Dès 

lors, on peut s’étonner qu’en dépit de telles convergences, il n’existe qu’un 

rapprochement limité entre ces deux mouvements.  

Dans ce chapitre, nous nous intéresserons donc à ce paradoxe, qui nous 

semble incarner d’une manière particulièrement frappante les tensions entre la 

convergence théorique entre l’antispécisme et les autres luttes sociales, et leur 

difficile articulation. Nous commencerons donc par souligner les éléments 

générant une proximité particulière entre anticapacitisme et antispécisme, avant 

d’analyser les freins entravant leur union effective.  

 

 



45 
 

2.1. Introduction à la lutte antivalidiste ou anticapacitiste  

2.1.1. Clarifications sémantiques  

 

Les termes « validisme » et « capacitisme » constituent deux tentatives de 

traduction du concept d’ableism généralisé aux États-Unis et au Royaume-Uni à 

partir des années 1970. On doit son apparition au mouvement des droits des 

personnes handicapées qui, dans le sillage du mouvement des droits civiques des 

années 1960 aux États-Unis, a commencé à lever le voile sur la discrimination subie 

par les personnes en situation de handicap (Levi, 2006 : 1). Cette émergence 

s’inscrit dans un mouvement plus large de contestation des oppressions 

systémiques au travers des luttes féministes, antiracistes, en faveur des droits des 

homosexuel·les, etc. Celles-ci ont contribué à déplacer l’analyse des 

discriminations d’une perspective individuelle vers une critique des structures de 

pouvoir. Parallèlement, le modèle social du handicap, développé notamment au 

Royaume-Uni, remet en cause l’approche médicale dominante en montrant que le 

handicap résulte moins de la déficience que des barrières institutionnelles, 

économiques et culturelles qui entravent l’autonomie et l’accès aux droits (Oliver 

et al., 2012 : 18-21).  

Aussi, l’ableism désigne selon Fiona Campbell (2001) le « réseau de 

croyances, de processus et de pratiques qui contribuent à produire une norme 

corporelle, correspondant à des caractéristiques spécifiques mais qui se trouvent 

projetées comme la manière d’être parfaite, typique de l’espèce et finalement la 

seule pleinement humaine. Le handicap est alors présenté comme une forme 

altérée d’humanité ». Il s’agit donc d’un système établissant une dichotomie 

hiérarchisée et oppressive entre les êtres selon leurs capacités physiques, 

intellectuelles et affectives. En résulte une opposition entre, d’une part, les 

personnes valides dont le corps et l’esprit correspondent à une norme sociétale 

préétablie (species-typical functioning), à savoir la possession d’un corps en bonne 



46 
 

santé et d’une intelligence neurotypique30 et, d’autre part, les personnes invalides 

(Campbell, 2019 : 147). Ces dernières transgressent les normes validistes dès lors 

que leur corps ou leur esprit s’écartent des standards de l’humanité, les reléguant 

à une position marginalisée et souvent stigmatisée au sein de la société (Stiker dans 

Puig, 2023 : 7-15). De façon souvent inconsciente, ce système amène à 

l’infériorisation et au déclassement des individus invalides; un statut qui peut donc 

découler de circonstances diverses, allant des troubles psychiques au grand âge. 

Aussi, les personnes en situation de handicap constituent la première minorité de 

la planète : le Rapport Mondial sur le Handicap de l’Organisation Mondiale de 

Santé estimait à plus d’un milliard le nombre d’humain·es vivant avec un handicap 

en 2010, soit environ 15% de la population mondiale. Il s’agit d’un chiffre en 

augmentation perpétuelle en raison, notamment, de l’accroissement de la 

prévalence de certaines maladies chroniques et du vieillissement de la population. 

 

Si les termes « capacitisme » et « validisme » se réfèrent théoriquement au 

même mécanisme oppressif, ils prévalent respectivement au Québec et dans la 

francophonie européenne. Par ailleurs, le capacitisme s’inscrit dans une approche 

davantage intersectionnelle du handicap puisqu’il a été mobilisé initialement par 

les mouvements des « femmes handicapées » (à l’intersection du féminisme et du 

handicap) et a ensuite été largement repris par la sphère académique afin 

d’analyser les liens entre l’oppression des personnes non valides et celle liée à 

l’appartenance de classe ou à l’hétéropatriarcat par exemple (Revillard, 2022). 

Quant au validisme, il est souvent préféré dans les contextes militants et entretient 

des affinités notables avec la remise en question du capitalisme. Ainsi, des 

auteur·ices tel·les que Markos Zafiropoulos inscrivent la domination des personnes 

en situation de handicap dans des rapports de classe, considérant que cette 

domination est en grande partie le résultat du système capitaliste qui valorise 

 
30 Le terme neurotypique désigne les individus dont le fonctionnement neurologique est considéré 
comme conforme à la norme, par opposition au terme neuroatypique qui regroupe notamment les 
personnes autistes ou ayant un trouble du déficit de l’attention. 



47 
 

avant tout la productivité. Le chercheur établit même un continuum immédiat 

entre handicap et exploitation par le capitalisme (Zafiropoulos, 1981 : 10) : 

« L’enfermement asilaire laisse place à la discipline du travail à la chaîne. Une 

nouvelle technologie politique de contrôle des arriérés mentaux est née ».  

 En ce qui concerne les liens entre ableism et spécisme, le terme 

« capacitisme » nous apparaît plus pertinent dès lors qu’il insiste sur la relation 

entre capacités et infériorisation. En effet, comme nous le verrons dans les 

prochains paragraphes, le spécisme est intrinsèquement lié au capacitisme en ce 

qu’il est régulièrement légitimé par des critères validistes. Sunaura Taylor décrit ce 

phénomène dans son livre, Pauvres bêtes : animaux et handicapés, même 

combat ? :  

   

Pour justifier la domination des humains sur les animaux, on compare presque 

toujours les facultés et les caractéristiques des uns et des autres. À nous le langage, la 

rationalité, les émotions complexes, la bipédie et les pouces opposables. Aux animaux 

rien de tout cela, si bien que leur existence ne relève pas de notre responsabilité 

morale, donc nous pouvons les dominer et les utiliser. Mais n’est-ce pas validiste de 

décréter que les animaux valent moins que nous sur la base de ce qu’ils sont capables 

de faire – ou pas ?  

 

Dans ce travail, nous favoriserons donc l’usage du terme « capacitisme », mais ne 

nous y restreindrons pas afin de refléter les multiples facettes de cette lutte 

plurielle.  

 

2.1.2. Le handicap, une construction sociale  

 

Afin de saisir les affinités multiples qui lient spécisme et capacitisme, il 

convient d’appréhender les soubassements de ce dernier. Pour cela, la 

compréhension du handicap en tant que construction sociale et du validisme en 

tant qu’idéologie est primordiale. 



48 
 

 L’une des illustrations de ce phénomène tient au fait que la définition du 

handicap demeure sujette à controverse et varie considérablement selon le cadre 

culturel, social et historique (Taylor, 2019 : 23). On constate d’ailleurs que ses 

contours sont tributaires des limites du corps valide tel qu’il est naturalisé. Aussi, 

certaines incapacités sont considérées ou non comme telles dépendamment des 

représentations de l’époque (Wendell, 1996 : 16). Dans un entretien sur ses 

recherches relatives au validisme, la philosophe Charlotte Puiseux faisait 

remarquer que les lunettes ou les lentilles oculaires sont des prothèses qui ont été 

naturalisées et qui, dès lors, ne sont plus considérées comme telles. Leur usage, 

contrairement à celui d’autres prothèses visant à pallier l’absence d’un membre 

par exemple, n’amène donc pas à être considéré·e comme handicapé·e.  

 Le handicap provient d’une incapacité à se conformer à un idéal physique, 

mais également à un idéal de productivité. En effet, notre perception du handicap 

découle notamment des exigences capitalistes qui mesurent la valeur des individus 

à l’aune de leur contribution productive (Goodley, 2011 : 114). C’est ce que 

Monroe (2018 : 62) résume en ces mots : « Comme les capacités des personnes 

ont été perçues comme non productives dans la société capitaliste, elles ont été 

pathologisées pour devenir des objets de contrôle social ». Les normes capitalistes 

contribuent donc à pathologiser et stigmatiser les non valides. En ce sens, le 

validisme s’inscrit donc dans une logique plus large de contrôle et d’exclusion des 

corps jugés improductifs.  

 Le fait que le handicap n'existe pas intrinsèquement mais résulte de la 

marginalisation arbitraire d’une partie de la population s’illustre par l’analyse 

structurelle de nos villes et de nos modes de vie. En effet, les zones urbanisées et 

les institutions sont généralement peu accessibles aux personnes en situation de 

handicap en dépit de l’adoption en 2006 de la Convention des Nations Unies 

relative aux droits des personnes handicapées31. Aussi, l’urbanisme fait peu de cas 

des personnes handicapées et les préjugés validistes (au même titre que les 

 
31 Au 1e février 2025, cette convention était ratifiée par 164 pays d’après les Nations Unies. 



49 
 

préjugés spécistes) dictent l’architecture et la structure de nos logements, rues, 

infrastructures et espaces tant publics que privés (Wendell, 1996 : 39-41). Il suffit, 

pour le constater, de porter notre attention sur l’importante proportion des 

stations de métro qui ne disposent pas d’ascenseur – y compris dans des villes 

majeures telles que Montréal ou Paris – ou sur la faible proportion de commerces 

dont l’entrée est assurée au travers d’une rampe d’accès. Par ailleurs, les « heures 

silencieuses » qui permettent à certaines personnes autistes de faire leurs courses 

plus sereinement, sont en cours de généralisation dans les supermarchés français 

et québécois (Etcheberry, 2023; Nicolle, 2019); cela dit, ces initiatives timides se 

cantonnent trop souvent à la grande distribution alimentaire. Pourtant, des 

ajustements modestes pourraient rendre l’espace public plus accessible, en 

particulier dans le cadre scolaire qui, faute d’adaptation, exclue d’office certaines 

personnes présentant une hyper- ou une hyposensibilité sensorielle sans 

déficience intellectuelle (Foster, 2020 : 25; Kinnaer et al., 2016 : 183-187).  

Le message adressé aux personnes en situation de handicap au travers de 

l’exclusion structurelle qu’elles subissent est qu’elles « ne sont pas à leur place » 

puisque « le monde n’est pas construit pour elles » (Stafford et al., 2022 : 103). Ce 

phénomène n’est toutefois pas circonscrit à l’architecture, mais s’incarne au 

travers de multiples obstacles qui compliquent l’inclusion des personnes 

handicapées. Les processus bureaucratiques et médicaux complexes, 

chronophages et onéreux qui sont préalables à diverses accommodations 

(scolaires ou professionnelles) amènent parfois les individus à renoncer à prendre 

part à certaines activités (Taylor et al., 2020 : 135). Les exemples d’obstacles 

quotidiens à l’éducation, l’emploi, l’accès aux loisirs, etc. sont donc légion pour les 

personnes en situation de handicap; une situation alarmante qui peine à 

s’améliorer en dépit de la mobilisation des collectifs et associations.  

 

Dans l’idéologie validiste dominante, les « êtres humains classés dans la 

catégorie “handicapé·e” ont donc moins de valeur que les autres et sont considérés 



50 
 

comme naturellement inférieurs » (Puiseux, 2022 : 11). Cette discrimination est 

également actée au niveau institutionnel par la pathologisation et la subséquente 

institutionnalisation32 du handicap (Puiseux, 2022 : 24; Taylor, 2019 : 31). Le 

Comité des droits des personnes handicapées – l’un des organes spécialisés des 

Nations Unies en charge du suivi de la Convention internationale relative aux droits 

des personnes handicapées (CIDPH) – a d’ailleurs régulièrement alerté sur 

l’ostracisation et l’hétéronomie vécues par beaucoup de personnes handicapées 

suite à l’amplification de l’institutionnalisation au détriment de l’inclusion. En dépit 

de la publication de lignes directrices sur la désinstitutionalisation, les pouvoirs 

publics rechignent souvent à mettre en place des mesures allant dans ce sens (en 

particulier en France), soulignant une fois de plus l’oppression institutionnalisée 

dont les personnes handicapées sont victimes (Eyraud, 2024). Cette dernière 

s’impose d’ailleurs souvent dès l’enfance, reléguant les personnes en situation de 

handicap à des centres spécialisés dès leur plus jeune âge, et les condamnant à 

vivre des « existences parallèles » (Puiseux, 2022 : 24) qui ne font que renforcer 

l’invisibilisation du handicap et sa stigmatisation.  

 Une autre illustration de l’infériorisation politique des personnes en 

situation de handicap a à voir avec leur statut économique. En effet, handicap rime 

souvent avec précarité : aux États-Unis, environ 50% des adultes en situation de 

handicap vivaient sous le seuil de pauvreté en 2016 contre 28% de la population 

vivant sans handicap selon l’Organisation Mondiale de la Santé. Loin de faire 

exception, cette situation est multifactorielle et résulte notamment du manque 

d’accessibilité à la scolarité, puis à l’emploi, ainsi que de frais médicaux souvent 

accrus. En France, le montant maximal de l’allocation aux adultes handicapé·es est 

inférieur au seuil de pauvreté (INSEE, 2024), scellant non seulement le 

désengagement de l’État mais également l’infériorisation des personnes 

 
32 Le terme « institutionnalisation » est employé au sens d’enfermement dans des institutions 
spécialisées dans les études critiques du handicap. 



51 
 

handicapées qui s’incarne symboliquement dans le fait de ne pas juger nécessaire 

de leur accorder un montant suffisant pour vivre dignement.  

 

 En révélant la nature construite du handicap (au même titre que le genre 

ou la race), les études critiques du handicap soulèvent la responsabilité de 

l’idéologie validiste et productiviste, ainsi que celle des pouvoirs publics qui 

participent de l’exclusion structurelle des personnes échappant aux canons de 

l’être valide. En résulte une invisibilisation de la première minorité mondiale 

comme le résume Sarah Fravica dans (V)égaux (2021 : 65) : « la norme des bons 

corps et des bons esprits est tyrannique : elle écrase la multitude réelle au profit 

d’une humanité fantasmée ».  

 

2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intérêts 

communs  

 

Si l’antispécisme et l’anticapacitisme ont longtemps évolué séparément, de 

nombreux travaux de recherche soulignent pourtant leurs convergences et les 

mécanismes oppressifs conjoints qui les sous-tendent. Dès lors, une alliance de ces 

luttes semble non seulement pertinente mais nécessaire afin d’aboutir à l’abolition 

des systèmes de domination qui oppriment à la fois les non-humain·es et les 

personnes en situation de handicap (Taylor, 2019 : 180). 

 

2.2.1. Des oppressions héritées de la même hiérarchisation anthropocentrée 

 

Le spécisme et le capacitisme sont deux oppressions très proches 

conceptuellement qui tendent parfois à s’entrecroiser. Les personnes en situation 

de handicap sont régulièrement animalisées et déshumanisées, tandis que les 

animaux non humains demeurent soumis à des préjugés capacitistes. Ces préjugés 

font d’ailleurs régulièrement office de légitimation à l’exploitation des 



52 
 

non-humain·es, dans le prolongement de l’héritage humaniste qui définit 

l’humanité par opposition à une animalité perçue comme exploitable car lacunaire. 

En érigeant des critères tels que la raison ou l’usage de la parole comme 

fondements de l’exceptionnalité humaine, l’humanisme a ouvert la porte au rejet 

des Homo sapiens ne répondant pas pleinement à ces standards. 

C’est donc bien ce dualisme qui est à l’origine de l’animalisation aujourd’hui 

subie par les personnes en situation de handicap. Ainsi, en les plaçant en périphérie 

de l’humanité, nos sociétés autorisent et banalisent leur marginalisation et leur 

réification. Tant que cette hiérarchisation demeure, le risque de déshumanisation 

persiste pour toutes les minorités. La frontière entre l’humain et l’animal étant 

mouvante et idéologiquement construite, elle expose en permanence les 

personnes handicapées au risque d’exclusion. Dans ces conditions, il n’est pas 

surprenant que plusieurs chercheur·euses concerné·es par le handicap fassent 

figure de pionnier·ères dans l’analyse croisée du spécisme et du validisme 

(Anthony Nocella, Daniel Salomon, Mel Y. Chen et Sunaura Taylor pour ne citer 

qu’elles·eux), plaidant pour une déconstruction conjointe de ces oppressions.  

Si l’on considère le spécisme comme une forme de capacitisme, alors 

l’abolition de ce dernier ne pourra faire l’économie d’une remise en question du 

système spéciste. Dès lors, combattre le validisme implique de questionner les 

fondements spécistes des sociétés occidentales, et la conception restrictive de 

l’humanité qu’ils imposent. 

 

 Ces deux oppressions ont également en commun leur légitimation par des 

idéologies enracinées dans des structures de pouvoir hiérarchisant les vies en 

fonction d’attributs neurotypiques, validistes et productivistes. À cet égard, elles 

découlent du même anthropocentrisme : un système de pensée plaçant l’humain 

valide et neurotypique au centre de toute chose, ostracisant tout être s’éloignant 

de cette norme. Bénéficiant d’une naturalisation encouragée par la culture 

humaniste, ces idéologies ont progressivement été hissées au rang de vérités 



53 
 

universelles. La formule de Florence Burgat qui souligne que la philosophie spéciste 

a « pactisé avec le sens commun » (Burgat, 2006 : 26) pourrait ainsi tout aussi bien 

être appliquée au validisme. Ces deux oppressions ont donc imposé leurs critères 

subjectifs en tant qu’étalons de référence naturalisés33.  

Le questionnement de ces deux idéologies suppose donc une analyse 

critique de notre système de valeurs, ainsi que la déconstruction de préjugés 

souvent inconscients. Aussi, le caractère artificiel et socialement construit du 

handicap peut paraître surprenant au premier abord; de même que la nature 

arbitraire de la discrimination sur la base de l’espèce. On peut à la fois suspecter 

que cet obstacle participe des difficultés de l’antispécisme et de l’anticapacitisme 

à être audibles en dépit du grand nombre d’individus concernés34 , et imaginer 

qu’un tel point commun les rapproche. 

 

2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain·es et des 

individus handicapés : des mécanismes oppressifs proches 

 

Dans la continuité de la naturalisation idéologique du spécisme et du 

capacitisme, leurs revendications sont régulièrement invisibilisées. Concernant les 

personnes handicapées, cette invisibilisation a d’ailleurs été condamnée en France 

par un rapport de la Commission Nationale Consultative des Droits de l’Homme 

(CNCDH) datant de 2023. La perpétuation de stéréotypes et de préjugés 

discriminatoires porte une large responsabilité dans cette situation, un enjeu 

 
33 De la même manière que la société valorise davantage une vie humaine qu’animale, elle 
dévalorise les existences des personnes en situation de handicap comme l’illustre leur  exclusion 

d’une pleine participation à la société.  
34 Entre 15 et 20% de la population mondiale vivrait avec un handicap dépendamment des 
estimations (Ministère de l’Agriculture et de la Souveraineté Alimentaire, 2024; Organisation 
Mondiale de Santé, 2010). Parallèlement, à l’échelle mondiale ce sont 85 milliards d’animaux 
terrestres qui sont tués annuellement (Gancille, 2024 : 13); ce à quoi il faudrait ajouter 78 à 171 
milliards de poissons d’élevage, un chiffre qui n’inclut même ceux qui sont pêchés (Mood et al., 
2023 : 14). 



54 
 

auquel les gouvernements tardent souvent à s’atteler, quand ils n’y jouent pas un 

rôle actif (Observatoire du validisme en politique, 2024).  

Les mouvements antispécistes, souvent considérés comme « les orphelins 

de la gauche » (Kymlicka, 2024 : 36-37), subissent le même genre d’invisibilisation 

et voient leurs revendications fréquemment reléguées au second plan quand elles 

ne sont pas totalement invisibilisées ou stigmatisées (Kymlicka, 2014 : 1-2; 

Sanbonmatsu, 2011 : 13-20). Ce phénomène commun d’invisibilisation est 

notamment lié à la « ségrégation partielle ou totale » dont sont la cible tant les 

personnes handicapées que les non-humain·es (Observatoire du validisme en 

politique, 2024). En effet, l’institutionnalisation des personnes en situation de 

handicap et leur mise à l’écart – intentionnelle ou non – des espaces et de la vie 

publique, participent à leur exclusion et renforcent leur invisibilisation.  

Quant aux non-humain·es, leur invisibilisation est tellement naturalisée 

qu’elle peut paraître moins évidente au premier abord, mais elle devient manifeste 

dès lors que l’on analyse les mécanismes oppressifs les concernant. Les animaux 

d’élevage dominent largement la biomasse totale des mammifères terrestres, 

dépassant de loin les êtres humains (630 Mt contre 390 Mt) (Greenspoon et al., 

2023 : 1). Toutefois, ces animaux sont quasiment absents de nos paysages; et pour 

cause puisque qu’en France, 60% des animaux d’élevage vivent concentrés dans 

seulement 3% des exploitations agricoles (Greenpeace, 2023 : 8). Aussi, à l’échelle 

mondiale près des trois quarts des animaux d’élevage sont enfermés dans des 

élevages industriels35; un chiffre qui atteindrait 99% aux États-Unis en 2017 

(Ritchie, 2023). Quant aux non-humain·es évoluant à l’état sauvage, leur nombre 

décroit à une vitesse alarmante en raison du peu de cas que nous faisons de leurs 

conditions d’existence (WWF International, 2022 : 32-46). Nos sociétés 

contemporaines les invisibilisent à tout point de vue; que ce soit au travers de 

 
35 Ici, la définition d’un « élevage industriel » correspond à celle des Animal Feeding Operations 
(AFOs), c’est-à-dire des exploitations où les animaux sont confinés pendant au moins 45 jours sur 
une période de 12 mois. Toutefois, le confinement strict constitue la norme pour la plupart des 
non-humain·es, en particulier les oiseaux, les cochons et les poissons. 



55 
 

l’architecture, de l’urbanisme ou de nos modes de vie qui ne laissent aux animaux 

sauvages que deux options : s’adapter ou périr36 (Soron, 2011 : 58-59). Enfin, bien 

qu’ils jouissent souvent de privilèges inaccessibles aux précédents, les animaux 

domestiques n’échappent pas à ce phénomène. Leur existence est généralement 

conditionnée par les attentes humaines, les rendant invisibles en tant qu’individus 

singuliers. Nos habitudes tendent aussi à les effacer, les moulant sur des rôles 

prédéfinis et occultant les conditions de leur épanouissement37. Dès lors, de 

nombreux processus discriminatoires et/ou oppressifs à leur endroit sont 

banalisés, et trahissent la nature accessoire des animaux domestiques : leur 

présence est proscrite dans de nombreux lieux de vie comme certains logements 

ou commerces38, leur euthanasie ou abandon pour des motifs accessoires sont 

courants, nos modes de vie ne sont pas adaptés à leur présence39, etc. (Soron, 

2011 : 61). 

La ségrégation subie à la fois par les non-humain·es et par les personnes 

handicapées illustre à quel point ces deux groupes font les frais d’une 

hiérarchisation naturalisée où certaines vies sont jugées dispensables. Ces 

mouvements partagent donc un combat contre des discriminations systémiques et 

banalisées, et convergent dans leur aspiration à la déconstruction de mécanismes 

d’exclusion souvent inconscients et profondément enracinés dans les structures 

sociales. Dès lors, repenser ces oppressions de manière conjointe ne relève pas 

 
36 Les exemples de ce phénomène sont légion : nous adaptons les limites de vitesse sur les routes 
aux besoins humains (nous ralentissons dans les villes mais pas dans les forêts, causant de 
nombreux décès non humains), clôturons nos parcelles, tondons nos pelouses, rasons nos haies, 
etc. Ces comportements compliquent l’existence de nombreux animaux non humains quand ils ne 
leur coûtent pas la vie, mais demeurent habituels en raison de l’invisibilisation de ces populations 
et de leurs besoins vitaux (considérés comme absolument secondaires).  
37 Le terme « animaux de compagnie » trahit cette vocation utilitaire de l’animal qui existe pour 
apporter de l’affection dans des instants prédéfinis (le soir au retour du travail par exemple, mais 
pas durant les journées dédiées à la productivité) mais n’existe pas pour lui-même.  
38 On imaginerait mal interdire la présence d’enfants bien qu’ils soient souvent plus bruyants et 
destructeurs. 
39 Rares sont les lieux de travail qui tolèrent la présence des animaux de compagnie, obligeant 
régulièrement leurs propriétaires à les laisser seuls des journées entières, sans possibilité pour 
certaines espèces (les chiens par exemple) de faire leurs besoins ou de s’extraire de l’espace clos 
dont ils sont prisonniers.  



56 
 

seulement d’un rapprochement stratégique, mais d’une nécessité pour 

déconstruire les fondements mêmes de la hiérarchisation des êtres. 

 

2.2.3. Critique du modèle social productiviste et remise en question de 

l’imaginaire capacitiste 

 

La remise en cause de la productivité comme baromètre de valeur 

rapproche également ces deux luttes. En effet, le système capacitiste 

hégémonique amène à une vision des êtres vivants, mais également de 

l’environnement, qui est basée sur les facultés, et qui attribue de la valeur sur la 

base de ce que chacun·e est en mesure d’apporter en termes de valeur 

économique (Wolbring, 2011 : 2). Ce phénomène a amené plusieurs auteur·ices à 

souligner la codépendance du capacitisme et du spécisme (Richter, 2019 : 107; 

Taylor, 2019 : 37). Aussi, leur contestation conduit presque inexorablement à celle 

du système capitaliste puisque « le concept contemporain du modèle social du 

handicap […] lie la désignation de « handicap » à l’économie capitaliste » 

(Campbell, 2019 : 142). Fiona Kumari Campbell (2019 : 147-148) parle d’un 

« imaginaire capacitiste » sur lequel repose l’ordre social et qui s’incarne dans la 

conviction commune que chaque citoyen·ne prend part à la « productivité de la 

multitude » (Hardt et al., 2005 dans Campbell, 2019 : 147). Ceux·elles qui ne 

peuvent pas prendre part à ce contrat social sont donc considéré·es comme 

déficient·es et handicapé·es. Cet ordre de valeur amène également au mépris des 

non-humain·es et à leur désindividualisation : iels existent pour ce qu’iels 

produisent, généralement à leurs dépens et au prix de leur vie40. Quant aux 

animaux libres ou liminaires, ils sont régulièrement perçus comme de simples 

nuisances, voire des obstacles à la création de valeur économique. Ainsi leur 

existence est-elle souvent jugée illégitime par les logiques capitalistiques, ce qui 

 
40 Au travers de l’élevage et de la sélection génétique qu’il suppose, mais également d’autres 
formes d’exploitation plus insidieuses (brigades cynophiles, équitation, enfermement dans des 
zoos, etc.) 



57 
 

contribue à justifier leur « élimination ». Le rôle des animaux non humains dans le 

système productiviste est donc cantonné à celui d’êtres appropriés dont on est 

susceptible de tirer profit, ou à celui de figures résiduelles, perçues comme inutiles 

ou encombrantes car incapables de participer à l’effort de production et dès lors 

privées de toute reconnaissance sociale. 

Dès lors, le système productiviste accentue la désindividualisation des 

non-humain·es et des personnes en situation de handicap. En effet, les personnes 

handicapées41 disparaissent souvent derrière leur handicap : à un échelon 

individuel d’abord puisque la stigmatisation du handicap les y ramène souvent 

dans le regard des personnes valides (Coleman Brown, 2013 : 151-152). Les 

exemples concrets de l’association Adaptation Sociale et Professionnelle des 

Handicapés (ASPH) sont éloquents (2007 : 2-3) : 

 

[…] la personne en fauteuil roulant participant à une discussion, bien que s’exprimant 

parfaitement, sera malgré tout perçue avant tout comme handicapée alors même que 

la situation n’est pas objectivement invalidante. 

 

En effet, tout ce qui est naturel et peut être accompli de manière routinière avec un 

« normal » devient problématique et demande réflexion avec une personne 

handicapée car le handicap a pour particularité de focaliser l’attention de 

l’interlocuteur et ainsi la personne handicapée sera généralement perçue comme 

occupant une position inférieure. 

 

Ce phénomène se retrouve aussi au niveau systémique, notamment via 

l’institutionnalisation des personnes handicapées qui acte leur différence et les 

extrait de la société des êtres pleinement humains. 

Les procédés désindividualisants s’appliquent également aux 

non-humain·es dont l’individualité est niée au profit de leur appartenance 

d’espèce; cette dernière déterminant la forme de profit qui pourra être tirée 

 
41 Dont la valeur intrinsèque est réduite à l’aune de leur contribution économique. 



58 
 

d’elles·eux. Un42 cochon sera, par exemple, exploité pour sa chair tandis qu’un 

vison sera détenu pour sa fourrure (Richter, 2019 : 110-111). Zach Richter (2019 : 

111) résume ainsi les liens croisés qui existent entre productivité, spécisme et 

capacitisme : 

 

Ainsi, l’institution techno-capitaliste, tant pour les personnes handicapées que pour 

les non-humains, est un lieu conçu pour empêcher ces identités de parvenir à une 

existence autonome afin que les machinations du profit puissent se jouer sur leur 

corps.43 

 

 Dans le sillage d’auteur·ices comme Richter ou Campbell, il semblerait donc 

que l’antispécisme et l’anticapacitisme ne puissent faire l’économie d’une pensée 

antisystème qui bénéficierait d’une approche conjointe. En effet, ces deux luttes 

sociales remettent en cause le système capitaliste et la manière dont il façonne un 

ordre social hiérarchisé, où la valeur des individus est conditionnée par leur apport 

productif. 

 

2.2.4. « Trio cognitif », l’expression d’un système oppressif commun 

 

Selon Joy (2010), les systèmes oppressifs sont accompagnés d’un « trio 

cognitif » caractérisé par l’objectification, la désindividualisation et la 

dichotomisation de la minorité concernée (Fantaske, 2019 : 74-75). Tel qu’explicité 

précédemment, ce phénomène est commun tant au spécisme qu’au capacitisme. 

Dans les deux cas, les individus (humains ou non humains) sont réifiés et 

fréquemment soumis à des conditions que l’on n’oserait pas imposer à des 

humain·es valides44. L’objectification des personnes en situation de handicap a pu 

 
42 L’emploi de l’article indéfini « un » illustre à dessein cette désindividualisation. Un cochon 
revient à dire « n’importe quel cochon ». 
43 L’auteur fait notamment référence à la façon dont le corps médical instrumentalise le corps des 
personnes handicapées à des fins de recherche; un point de vue qui sera développé dans les 
paragraphes suivants. 
44 D’une certaine manière, c’est comme si la souffrance de ces derniers « comptait plus ». 



59 
 

être perpétuée ostensiblement, comme au travers de leur exploitation dans des 

freak shows45, ou plus insidieusement. Leur réification par le regard médical a été 

régulièrement pointée du doigt, notamment en raison de la façon dont la 

médecine tend à les traiter davantage comme des objets de diagnostic et de 

traitement que comme des individus dotés de subjectivité (Garland-Thomson, 

2009 : 56; Wendell, 1996 : 71). Cela passe également par une forme d’obsession 

de la guérison de ce qui serait déficient chez les individus handicapés, au mépris de 

leurs expériences et de leur agentivité (Richter, 2019 : 108). Pour ce qui est des 

non-humain·es, nos sociétés banalisent leur objectification; les amenant à être 

systématiquement réduit·es à des ressources exploitables, que ce soit pour la 

consommation, la recherche ou le divertissement. Aussi, iels sont souvent traité·es 

comme des objets sans valeur intrinsèque, leur existence se voyant conditionnée 

par leur utilité pour l’être humain (Playoust-Braure et al., 2020 : 116-117).  

Quant à la désindividualisation, elle se réfère aux procédés 

d’essentialisation décrits plus hauts, qui renvoient les personnes à leur handicap 

et catégorisent les non-humain·es selon leur espèce et leur productivité attendue. 

L’usage du terme générique « animaux » pour se référer communément aux 

non-humain·es – et ce en l’absence d’une quelconque légitimité biologique – 

constitue une autre illustration de leur essentialisation et de la façon dont leur 

individualité est systématiquement gommée. Par ce procédé rhétorique, c’est en 

un seul mouvement leur singularité qui est niée – l’intégralité des espèces animales 

non humaines se trouvant regroupée sous une seule et unique bannière – et la 

supériorité de l’être humain qui est consacrée (Burgat, 2006 : 25-26).  

Enfin, l’ultime critère de ce « trio cognitif », la dichotomisation, consiste en 

une forme de catégorisation s’accompagnant de l’assignation d’une valeur 

(Fantaske, 2019 : 74). Il s’applique incontestablement à l’animal qui se définit 

traditionnellement par ses carences : incapacité à raisonner, à construire des 

outils, à se projeter dans le futur, etc. Ces déficiences – bien que successivement 

 
45 Que nous approfondirons un peu plus bas. 



60 
 

révoquées par l’éthologie – continuent de caractériser l’animal dans l’imaginaire 

collectif, renforçant la séparation hiérarchique entre humain·es et non-humain·es 

(Burgat, 2006 : 25-27; Playoust-Braure et al., 2020 : 134-135). Les personnes en 

situation de handicap n’échappent pas non plus à cette dichotomisation puisque 

la « pathologisation […] intrinsèquement liée au handicap […] affirme que les 

marqueurs du handicap – vulnérabilité, faiblesse, anomalie physique et mentale, 

dépendance – sont indésirables » (Taylor, 2019 : 33).  

D’après l’analyse de Joy (2010), le spécisme et le capacitisme relèvent donc 

de systèmes d’oppression structurels dont la parenté conceptuelle et idéologique 

permet d’envisager une articulation de leurs stratégies de résistance. Les 

approches déployées dans les combats de l’une pourraient nourrir et enrichir 

l’autre, offrant ainsi des perspectives intéressantes et intersectionnelles. 

 

2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses à 

certaines crises contemporaines 

 

L’antispécisme et la lutte contre le validisme ont donc de nombreux intérêts 

communs, découlant notamment de la proximité conceptuelle des idéologies que 

ces mouvements visent à combattre. C’est pourquoi il semblerait que, au-delà des 

bénéfices que ces mouvements tireraient du regroupement de leurs efforts, 

l’abolition de l’une de ces idéologies ne puisse s’affranchir de l’abolition de l’autre. 

En effet, le spécisme étant une forme de capacitisme, son abolition suppose de 

sortir de la société validiste. De même, la structure spéciste devra disparaitre pour 

mettre fin au capacitisme puisqu’elle en constitue un outil idéologique au travers 

de l’animalisation, de la hiérarchisation, etc. Une approche véritablement 

émancipatrice exigerait une lutte conjointe, s'attaquant simultanément aux 

fondements du spécisme et du capacitisme, et reconnaissant que leur persistance 

individuelle perpétue des discriminations réciproques.  



61 
 

Une véritable refonte de notre système de valeurs occidental s’impose – 

aux antipodes de l’héritage humaniste, hiérarchique et dualiste – afin de valoriser 

l’altérité et d’accueillir favorablement les variations inter et intra-espèces. Un tel 

changement de point de vue porterait en lui le potentiel d’ouvrir des perspectives 

émancipatrices pour les êtres humains, qu'ils soient valides ou non, ainsi que pour 

les non-humain·es. Les perspectives des personnes neurodivergentes, par 

exemple, offrent une vision alternative du monde et proposent de nouvelles grilles 

de compréhension de notre environnement (Salomon, 2010 : 48-49). Ces 

nouveaux éclairages sont d’autant plus pertinents qu’ils constitueraient de 

précieux outils pour faire face aux défis posés par la crise écologique. Le « temps 

crip46 » notamment, questionne les normes temporelles établies par la société 

capitaliste, qui naturalisent un rythme artificiel reposant sur l’efficacité et la 

productivité (Postone, 2009 : 300-302). Ce concept – provenant des études 

critiques sur le handicap et la neurodiversité – reconnaît et valorise les rythmes de 

vie différents, généralement plus lents, que les personnes handicapées peuvent 

expérimenter tel que l’illustre Taylor (2019 : 163-164) :  

 

Cette expression regroupe autant de réalités qu’il y a d’individus et prend en compte 

le fait que nous vivons à des rythmes différents, que notre perception du temps est 

déterminée par notre expérience et nos facultés. […] Être handicapé, c’est avoir une 

autre appréhension de la marche du temps, du progrès, parfois même de la durée de 

la vie. Si le temps peut varier de manière aussi radicale pour celles et ceux d’entre 

nous qui sont plus lents […] alors dans quelle mesure faut-il repenser le concept de 

temporalité […] ?  

 

Le « temps crip » préfigure une voie vers la critique du capitalisme, et ce dans une 

perspective inclusive qui ne se limite pas aux frontières de l’espèce puisque « on 

passe sans difficulté du temps crip à ce que l’on pourrait appeler le temps animal » 

 
46 Le terme crip constitue une réappropriation du mot crippled (handicapé·e), initialement employé 
de façon péjorative pour désigner les personnes handicapées.  



62 
 

(Taylor, 2019 : 164). En effet, le temps animal – au travers de ses rythmes 

indépendants des impératifs économiques humains – met en lumière la violence 

de l'appropriation capitaliste des corps, qu’ils soient humains ou non humains. Ces 

temporalités proposent donc un rythme davantage aligné sur les besoins 

intrinsèques des individus, et soulignent la manière dont le capitalisme structure 

en profondeur l’existence des êtres vivants en les intégrant à un système de 

production régi par des impératifs de profitabilité. 

 

Ici encore, le caractère subversif de l’antispécisme et de l’anticapacitisme 

transparaît, ainsi que leur potentiel révolutionnaire engendré par la 

déconstruction profonde que ces mouvements exigent. Aussi, bien que, comme 

nous le verrons plus loin, de nombreux obstacles entravent la convergence de ces 

luttes, leur dépassement semble essentiel à l’obtention de progrès durables. Une 

approche unifiée permettrait également d’obtenir des avancées profitant à 

d’autres luttes; en particulier en ce qui concerne la refonte de notre système de 

valeurs hiérarchique qui dessert d’autres groupes marginalisés (raciaux, de genre, 

etc.) comme nous l’avons vu dans le chapitre précédent.  

Les perspectives singulières communes amenées par ces mouvements sont 

autant d’outils questionnant, par exemple, une idéologie aussi hégémonique que 

le capitalisme qui concourt à la domination de multiples groupes sociaux. 

 

2.3. Les freins à l’articulation de la lutte antispéciste avec 

l’anticapacitisme 

 

Si l’antispécisme a entretenu très tôt des liens avec diverses luttes sociales 

telles que l’antiracisme ou l’anarchisme, son rapprochement avec les mouvements 

anticapacitistes a été entravé par diverses spécificités historiques. Ces dernières 

ont parfois abouti à un véritable rejet de l’animalisme par les militant·es en faveur 

des droits des personnes handicapé·es. Cette situation est d’autant plus 



63 
 

surprenante que, comme nous l’avons vu précédemment, l’antispécisme et 

l’anticapacitisme reposent sur des fondements théoriques convergents et 

déconstruisent des mécanismes d’exclusion similaires. Dans ce chapitre, nous 

examinerons donc les divergences stratégiques et les incompréhensions mutuelles 

ayant retardé leur alliance. 

 

2.3.1. Dévalorisation au travers de l’usage d’une rhétorique animalisante et 

rejet subséquent de l’animalité  

 

Nous l’avons vu, le système dualiste légitimé par l’héritage culturel 

occidental a durablement lié capacitisme et spécisme. En effet, si la rhétorique 

établissant un clivage entre l’humain et l’animal (au mépris de toute réalité 

biologique) a permis d’assurer l’essentialisation de ce dernier et la légitimation de 

son exploitation, ce processus a également régulièrement été employé pour 

justifier d’autres systèmes oppressifs. Le capacitisme n’est pas en reste, et pour 

cause, puisque – dans le sillage de la tradition humaniste – la supposée supériorité 

de l’être humain a systématiquement été justifiée sur la base de caractéristiques 

dont il aurait le monopole (le langage, la conscience, la bipédie, etc.). 

L’établissement de tels critères d’inclusion suit donc une logique validiste, 

naturalisant certains critères entendus à tort comme constitutifs de l’être humain, 

et courant le risque d’exclure certains individus humains (Monroe, 2018 : 64). À 

ces mécanismes s’ajoute une exotisation des corps handicapés qui, en particulier 

dans l’Europe et les États-Unis du XIXe et du début du XXe siècles, a amené à leur 

animalisation et exploitation. En effet, il s’agit de l’âge d’or des Freak shows47 qui 

exhibaient souvent des personnes handicapées (mentalement ou physiquement) 

aux côtés d’individus racisés, indigènes et d’humain·es ou non-humain·es aux 

physiques hors-normes (Taylor, 2019 : 129-138). L’animalisation jouait un rôle 

central dans ces attractions foraines comme l’explique Taylor (2019 : 130) :  

 
47 Des spectacles de monstres. 



64 
 

 

Elle avait pour fonction de frapper les esprits en transgressant les catégories et 

 distinctions auxquelles le public était habitué, avec force subterfuges et effets 

théâtraux, mais aussi de légitimer le racisme scientifique, l’impérialisme, la 

colonisation et la peur du handicap. 

 

Aussi, les corps échappant à la norme étaient présentés comme figurant à la lisière 

entre humanité et animalité, comme en témoignent les surnoms aguichants 

donnés à certain·es freaks48 (Adams, 2001 : 7). L’un des exemples les plus connus 

demeure sans doute celui de Joseph Merrick, un homme souffrant d’une maladie 

génétique induisant d’importantes déformations qui fut exhibé en Europe sous le 

nom d’Homme Éléphant (Cohen, 1988 : 781). Bien que certain·es freaks ont pu 

jouer de leur animalisation à leur avantage afin d’attirer les foules, leur exploitation 

par des forain·es peu scrupuleux·ses fut répandue, en particulier en ce qui 

concerne les personnes souffrant de handicaps mentaux (Johnson, 2020 : 61).  

 L’instrumentalisation de ces individus fut notamment permise par leur 

préalable animalisation. Dans le contexte occidental qui réifie les non-humain·es 

et les réduit à une catégorie envers laquelle nous n’avons que d’infimes devoirs49, 

il n’est pas étonnant que l’animalisation de certaines catégories d’êtres humains 

ouvre la porte à un traitement similaire. Malheureusement, l’animalisation des 

personnes en situation de handicap est encore une pratique très courante; une 

situation assez peu surprenante compte tenu du fait que la domination de l’être 

humain sur les autres espèces est de nature hiérarchique, basée sur des critères 

de performance qui « circonscrivent la communauté morale » (Jenkins, 2020 : 96). 

Dès lors, les personnes non conformes à l’image de l’humain normatif (homme 

blanc hétérosexuel et sans handicap) sont considérées comme moins humaines et 

couramment animalisées. C’est sans doute pour cette raison que les insultes 

 
48 Monstres. 
49 Permettant leur vente, achat, etc. tels des objets sans subjectivité propre. 



65 
 

animalisantes accompagnent presque invariablement l’expérience du handicap50. 

Taylor (2019 : 129-130), constatant qu’elle était régulièrement comparée à un 

singe en raison de sa démarche, a interrogé d’autres personnes handicapées sur 

leur expérience :  

 

Je suis inondée de réponses. Tout un bestiaire s’ouvre alors à moi : on me parle de 

pattes de grenouille, de pingouin qui se dandinent, de nageoires de phoque et de bras 

de singe. […] Une amie m’a raconté que dans son enfance, sa mère lui disait qu’elle 

avait une allure de chameau. 

  

L’exclusion de la société et la discrimination que subissent les individus 

handicapés s’expliquent également par le fait qu’il arrive que certains de leurs 

comportements rappellent l’animalité. Un phénomène hétérodoxe dans un 

contexte où la société nous apprend à gommer coûte que coûte cette animalité 

qui nous embarrasse, nous ramenant inéluctablement à notre qualité d’animal 

humain. Cette situation est examinée par Playoust-Braure et Yves Bonnardel qui 

analysent ainsi les ressorts de la société spéciste (2020 : 151) :  

 

Il n’y a pas un acte de la vie quotidienne qui n’ait été forgé par une éducation 

humaniste, c’est-à-dire un dressage à l’humanité, une discipline fondée sur la maîtrise 

incessante de son corps et de ses manifestations. Nous mettons en œuvre une 

multiplicité de dispositifs de contrôle et de mise en scène de nous-mêmes. Notre 

animalité doit être insoupçonnable. […] Nous avons été formés par l’impératif de non 

animalité dans nos envies, nos goûts et nos dégoûts, notre façon de marcher, 

d’éternuer, de bâiller, de nous tenir, de bouger tout membre, d’ouvrir la bouche, de 

nous secouer, de nous déplacer… Chaque transgression apporte son lot de 

réprobation sociale.  

 

 
50 En particulier le handicap physique. 



66 
 

 Dans ces circonstances, on comprend aisément que les comportements 

induits par certains handicaps dérangent. C’est d’ailleurs ce que décrit Sunaura 

Taylor lorsqu’elle révèle la façon dont l’arthrogrypose, une maladie héréditaire 

avec laquelle elle est née, l’amène à se mouvoir. Dans Pauvres Bêtes (2019 : 144), 

elle décrit notamment l’usage transgressif que son handicap l’amène à faire de sa 

bouche, alors qu’elle la substitue à ses mains et l’utilise pour extraire diverses 

affaires de son sac en public. Un tel comportement peut susciter un malaise, d’une 

part parce que la culture occidentale associe la bouche à la sexualité chez les 

humain·es, et d’autre part parce que son usage comme outil de préhension renvoie 

à l’animalité. 

 Dans le contexte dualiste décrit précédemment, il existe un danger 

permanent d’animalisation, menaçant de s’abattre sur tous·tes celles·eux qui 

oseraient, par leur existence, contredire « la logique de l’unité du genre humain et 

sa pureté » (Le Bras-Chopard, 2020 : 244) en n’incarnant pas les caractéristiques 

distinctives humaines. Les luttes antivalidistes n’ont donc eu de cesse de 

revendiquer le fait que les personnes handicapées sont pleinement humaines et, 

dès lors, devraient avoir accès aux mêmes droits que leurs compatriotes. Aussi, il 

n’est pas rare de voir apparaître des pancartes allant dans ce sens dans les 

manifestations antivalidistes, portant par exemple le slogan « I am a person »51. 

L’affirmation de l’humanité et le rejet consécutif de l’animalité sont 

particulièrement puissants en ce qui concerne les handicaps mentaux en raison de 

la « zone grise morale » (Warren, 2009 : 14) à laquelle les individus souffrant de 

handicaps mentaux sévères ont pu être relégués par certain·es penseur·euses 

(Jenkins, 2020 : 98). Cette situation a contribué à faire de la lutte contre le 

validisme une lutte éminemment spéciste, qui tend souvent à réaffirmer une vision 

anthropocentrée de l’ordre social. Il existe bien sûr des divergences au sein de ce 

mouvement; cela dit, loin de contester la vision binaire et oppressante du 

spécisme, la stratégie majoritaire des antivalidistes a généralement consisté à 

 
51 Je suis une personne. 



67 
 

mettre en avant l’appartenance des personnes handicapées au groupe des 

dominant·es.  

 

 

2.3.2. Peter Singer, un pionner de l’antispécisme au détriment de la lutte 

contre le capacitisme  

 

 De la même manière, les luttes antispécistes ont parfois été menées en 

négligeant les luttes antivalidistes. C’est en particulier le cas de Peter Singer, l’un 

des philosophes antispécistes les plus connus du grand public, en raison de la 

singularité de son approche. En 1975, il publie son ouvrage emblématique, La 

Libération animale, dans lequel il applique – comme nous l’avons abordé dans le 

chapitre précédent – les principes utilitaristes de la philosophie morale aux 

animaux non humains. Singer pense donc que la moralité de nos actions découle 

de leurs conséquences, dans la lignée de Jeremy Bentham (1748-1832), souvent 

considéré comme le père de l’utilitarisme, qui avait également été l’un des 

premiers à évoquer la nécessité de tenir compte des intérêts des non-humain·es 

(Bentham, 2011 : 325). 

 Dans La Libération animale, Singer argumente que le simple fait d’être 

doté·e de sensibilité (capacité à souffrir et à ressentir du plaisir) est suffisant pour 

qu'un être mérite une considération morale. Il soutient que cette capacité doit être 

le critère central de notre considération éthique, indépendamment de l'espèce, et 

que la fixation de tout autre critère serait arbitraire et injuste (Singer, 2015 : 76). 

Par conséquent, « il faut accorder autant de considération à la souffrance d’un 

animal qu’à la souffrance similaire d’un humain » (Jeangène Vilmer, 2018 : 92). Si 

Singer s’en tenait à ces arguments, il aurait un raisonnement éminemment 

antivalidiste, insistant sur la nécessité de décorréler considération morale et 

capacités (cognitives ou autres), à contre-courant de la tradition humaniste 

occidentale. Cependant, l’auteur ajoute une subtilité : il affirme que toutes les vies 



68 
 

n’ont pas la même valeur et, au travers d’un raisonnement teinté de capacitisme 

et d’anthropocentrisme, ajoute que c’est la possession de certaines capacités 

cognitives (conscience de soi, capacité à se projeter dans l’avenir et à construire 

des relations sociales relativement complexes, etc.) qui détermine cette valeur 

(Singer, 2015 : 94). Dans la lignée de ce raisonnement, c’est également sa définition 

du concept de personne qui lui a valu les foudres des mouvements antivalidistes. 

Dans Practical Ethics52 (1993 : 87), Singer propose la définition suivante : « un être 

rationnel et conscient de lui-même », excluant certain·es humain·es – tel·les que 

les personnes ayant un « handicap mental congénital » – au profit de certain·es 

non-humain·es. Le philosophe reconstruit donc une vision dualiste et hiérarchique 

des êtres vivants, notamment lorsqu’il exploite cette définition pour déterminer 

quelles sont les vies dont la perte est la plus grande. 

 Son usage récurrent de l’argument des cas marginaux, partagé avec 

d’autres penseur·euses de l’éthique animale tel·les que Tom Regan, a également 

été reproché à Singer (Salomon, 2010 : 51). Cet argument est régulièrement 

employé par le philosophe pour mettre en évidence l’incohérence des 

détracteur·rices de la cause animale qui, pour se défendre d’être spécistes, 

justifient le respect accordé exclusivement aux êtres humains par leur supposée 

possession exclusive de facultés cognitives supérieures, présentées comme 

indispensables à l’exercice des droits et devoirs sociaux. Cela dit, ce raisonnement 

comporte d’importantes failles qu’exploite l’argument des cas marginaux de 

Singer. D’abord, si les capacités cognitives sont nécessaires à l’attribution de droits, 

alors ceux-ci devraient être réservés aux êtres humains disposant d’un degré 

d’intelligence spécifique. Bien que certain·es intellectuel.les comme Thomas 

Hobbes adhèrent à cette option (« pour les faibles d’esprit, les enfants et les fous, 

il n’est pas de loi, pas plus que pour les animaux »), celle-ci est peu conforme aux 

exigences morales de notre société (Jeangène Vilmer, 2018 : 28-29). En découle le 

constat de Singer selon lequel les capacités cognitives ne peuvent conditionner 

 
52 Traduit en français sous le titre Questions d’éthique pratique. 



69 
 

l’inclusion dans notre cercle de considération morale, sans quoi il faudrait en 

exclure certains cas marginaux (Reus, 2023 : 222; Singer, 2019 : 92-93). Singer 

énumère ensuite, au travers d’une analyse empreinte de capacitisme et dévoilant 

une conception très négative du handicap, ces cas marginaux se situant en 

périphérie de l’humanité si l’on suit la logique des détracteur·rices de la cause 

animale. Cette démonstration a suscité d’importantes critiques, en particulier de 

la part des penseur·euses antivalidistes qui ont pu craindre un nivellement vers le 

bas et une régression des droits des minorités marginalisées. Dans la même lignée, 

on peut regretter que cet argument instrumentalise une population fragilisée, dont 

l’accès au droit est déjà régulièrement bafoué (Jeangène Vilmer, 2018 : 30). 

 

 Sunaura Taylor – penseuse antivalidiste et antispéciste – décrit en 

profondeur les obstacles dressés par Peter Singer entre les deux luttes qu’elle 

défend. Son analyse incarnée met en lumière l’existence de biais capacitistes très 

récurrents dans les travaux de Singer. D’abord, l’autrice fait remarquer que Singer 

évoque très souvent le handicap dans ses argumentaires, en dépit de la 

connaissance très restreinte, négative et stéréotypée qu’il a de ce sujet (à l’image 

de la société validiste dans laquelle nous évoluons). Aussi, Singer prend pour acquis 

le fait qu’une vie sans handicap serait plus épanouissante et satisfaisante que 

l’inverse. Il décrit les personnes présentant des handicaps comme des individus 

diminués et en souffrance, alimentant la vision péjorative du handicap contre 

laquelle les mouvements anticapacitistes s’efforcent de lutter. Le philosophe, qui 

argumente en faveur d’une dé-essentialisation des animaux, applique pourtant ce 

même procédé aux personnes handicapées. Ainsi, il englobe régulièrement des 

personnes présentant des affections très variées sous des termes excessivement 

larges tels que « handicap lourd » ou « lourdement handicapés » (Taylor, 2019 : 

162). L’auteur utilise également certains termes très dénigrants dans La Solidarité 

animale (2015 : 90), comme « légume humain »53, et oppose les personnes 

 
53 Entre guillemets dans le texte. 



70 
 

handicapées aux individus « normaux » (Singer, 2015 : 87). Ses propos en faveur 

de l’euthanasie des nourrissons sévèrement handicapés (Singer, 1993 : 342) lui ont 

également valu plusieurs manifestations de militant·es pour les droits des 

personnes handicapées lors d’interventions publiques (Singer, 1993 : 337-324). 

 Enfin, les propos de Singer trahissent un point de vue neurotypique et 

anthropocentré : il considère qu’une vie rationnelle a plus de valeur qu’un autre 

type de subjectivité (Salomon, 2010 : 50). Le philosophe adopte donc un 

positionnement capacitiste et (ironiquement) spéciste qui, en prenant « l’humain 

adulte neurotypique comme le prototype de la subjectivité morale » (Jenkins et al., 

2020 : 4), néglige les perceptions tout aussi riches de certaines personnes 

neuroatypiques (Salomon, 2010 : 50).  

 Le fait que celui qui est parfois décrit comme le « père des droits des 

animaux » ait affiché un positionnement aussi capacitiste a donc généré une 

véritable défiance des mouvements antivalidistes à l’égard de la cause 

antispéciste, considérant qu’elle pouvait constituer une menace pour les droits des 

personnes handicapées. Cette critique est partagée par une proportion importante 

des penseur·euses antispécistes contemporain·es qui désapprouvent la dimension 

spéciste de ses arguments validistes et neurotypiques ainsi que son 

anthropocentrisme (Salomon, 2010 : 49), et considèrent que « le spécisme et le 

capacitisme sont des oppressions qui se renforcent mutuellement » (Jenkins, 

2020 : 102). Comme le synthétise Harold Braswell, « la notion d’individu valide 

marginalise autant les personnes vivant avec un handicap que les animaux » 

(Taylor 2019 : 181). 

 

 

2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes  

 

Bien que l’influence de Singer soit non négligeable, elle n’est pas seule à expliquer 

la défiance des mouvements anticapacitistes envers l’antispécisme. En effet, à 



71 
 

l’image du reste de la société qui demeure, nous l’avons vu, largement empreinte 

de capacitisme, le mouvement animaliste a régulièrement trahi des préjugés 

validistes. 

 Le handicap a été, à plusieurs reprises, « brandi comme un épouvantail 

dans les campagnes véganes qui mettent l’accent sur la santé humaine » (Taylor, 

2019 : 81). En présentant le véganisme comme un gage de bonne santé, certains 

discours militants ont non seulement instrumentalisé les corps perçus comme 

déviant de la norme, mais également contribué à renforcer l’idée selon laquelle le 

handicap serait intrinsèquement négatif et à éviter. Cette rhétorique validiste et 

stigmatisante s’est notamment manifestée dans les années 2000 au travers d’une 

campagne de l’association américaine People for the Ethical Treatment of Animals 

(PETA), intitulée « Got Autism? »54. S’appuyant sur une hypothèse scientifique 

(invalidée depuis) qui suggérait un lien entre la consommation de produits laitiers 

et l’autisme, PETA a ainsi véhiculé un discours renforçant les préjugés à l’égard des 

personnes autistes en réduisant leur condition à une pathologie indésirable (John, 

2014). PETA s’est également illustrée par une seconde campagne grossophobe et 

misogyne, dont l'affiche (« Save the whales. Lose the blubber: go vegetarian »)55 

assimilait la corpulence à une condition indésirable. Cette approche validiste 

suggérait que la prise de poids, souvent liée à des conditions médicales ou à des 

limitations physiques, relèverait d’un simple choix alimentaire. En niant la 

complexité des réalités corporelles, cette campagne renforçait les injonctions 

validistes et culpabilisantes à la conformité physique (Goldstein, 2009; 

Jenkins, 2020 : 101) 

PETA n’a malheureusement pas le monopole des argumentaires malavisés. 

Les discours validistes et hygiénistes ont régulièrement été exploités pour 

convaincre d’adopter un régime végétalien. C’est le cas de certain·es 

 
54 Vous êtes autiste? 
55 Sauvez les baleines. Perdez votre gras : devenez végétarien·nes (en réalité « blubber » se réfère 
à un type de graisse spécifique aux baleines). 



72 
 

influenceur·euses qui prônent généralement le végétalisme56 dans un cadre plus 

large ouvrant prétendument l’accès à une forme de pureté et/ou de physique 

idéal, dans une démarche davantage hygiéniste qu’antispéciste. Il n’est d’ailleurs 

pas rare de voir ces influenceur·euses (telles que Ketovorenurse et Verawnicaa sur 

le réseau social Instagram) abandonner la promotion du régime végétalien au 

profit d’un autre, souvent assez extrême et contestable nutritionnellement (raw-

meat carnivore diet, keto diet, real food, etc.). Cette approche repose sur une vision 

normative du corps et de la santé, valorisant implicitement la performance 

physique et la conformité aux standards esthétiques dominants, ce qui peut 

contribuer à marginaliser certaines personnes en situation de handicap. De telles 

tendances peuvent donc contribuer à associer le véganisme à un mouvement 

centré sur une forme de « culte de la santé et de l’aptitude physique », parfois 

inatteignable ou excluant pour certaines personnes handicapées (Taylor, 2019 : 

189).  

Ces discours, déjà largement relayés sur les réseaux sociaux, ont également 

trouvé un écho dans la littérature. C’est le cas du bestseller de Rory Freedman et 

Kim Barnouin, Skinny Bitch, qui promeut le véganisme comme moyen de perdre du 

poids et d’atteindre un idéal de santé. Si ces pratiques sont courantes dans d’autres 

mouvements, en particulier ceux qui professent les vertus de régimes alimentaires 

spécifiques, « il y a quelque chose de singulièrement choquant dans ces stratégies 

quand elles proviennent d’un mouvement qui prétend accorder de l’importance à 

la compassion » (Taylor, 2019 : 81). Cela contribue également à désolidariser la 

cause antispéciste des autres luttes sociales, en tête desquelles la lutte contre le 

capacitisme.  

  

 Certaines formulations rhétoriques employées par la cause antispéciste ont 

également été critiquées en raison de leur tendance à infantiliser les animaux; 

 
56 Le terme « végétalisme » renvoie à un régime végétalien, sans produits d’origine animale. Il ne 
dit rien des autres aspects du mode de vie, contrairement au véganisme qui évite de cautionner 
toute forme d’exploitation animale (équitation, cuir, laine, zoos, etc.).  



73 
 

rappelant certains des procédés validistes les plus récurrents (que nous 

approfondirons plus bas). C’est notamment le cas de l’usage, dans de multiples 

campagnes de sensibilisation, de l’expression voice for the voiceless57, appelant à 

être la voix de celles·eux qui n’en ont pas. Une association de défense des animaux 

fondée en Australie en 2016, qui mène aujourd’hui des actions de sensibilisation à 

l’international, porte d’ailleurs le nom « Anonymous for the Voiceless » 58(Segal, 

2020 : 166).  

 Cette rhétorique capacitiste et, à certains égards, spéciste, positionne les 

activistes en porte-parole indispensables des animaux; réduisant ces derniers à des 

êtres dépourvus de toute forme d'expression ou d'autonomie. À la fois paternaliste 

et dévalorisante, elle perpétue l'idée que certains groupes seraient dans 

l’incapacité de s’exprimer ou d’agir pour eux-mêmes, nécessitant 

systématiquement une intervention extérieure pour être entendus ou pris en 

compte. Elle renforce donc les hiérarchies capacitistes en plaçant les défenseurs 

des animaux dans une position de pouvoir sur celles·eux qu'iels prétendent 

défendre. Par extension, une telle représentation évoque la posture infantilisante 

et instrumentalisante d’organisations telles que le Téléthon dont les méthodes ont 

été (comme nous l’expliciterons plus bas) largement décriées par les associations 

de lutte contre le capacitisme (Lion, 2020 : 196; Shapiro, 1993 : 21-22).  

 Ce positionnement misérabiliste fait écho au human savior complex59, une 

variante du white savior complex60, où des individus se positionnent comme les 

sauveurs·euses nécessaires de groupes perçus comme vulnérables et incapables 

de se défendre eux-mêmes (Houdeschell, 2017). Cette idée d'une incapacité à se 

faire entendre et la silenciation qui en découle rappellent certains procédés utilisés 

par des associations œuvrant dans le domaine du handicap. S’il faut reconnaître 

que la lutte antispéciste fait figure d’exception en ce qu’elle ne peut être menée 

 
57 Une voix pour les sans-voix. 
58 Anonymes pour les sans-voix. 
59 Le complexe de l’humain sauveur. 
60 Le complexe du sauveur blanc. 



74 
 

directement par les principaux intéressés, il serait faux de prétendre que les 

non-humain·es seraient incapables de nous signifier leur souffrance ou leur 

insatisfaction. Si leur langage n’est pas le même que le nôtre, il n’en est pas moins 

explicite. Bien sûr, certains messages sont plus aisément compréhensibles que 

d’autres et plus nos liens avec les individus sont étroits, plus la compréhension 

mutuelle gagne en profondeur et en subtilité. Toutefois, c’est faire preuve de 

mauvaise foi que de prétendre ne pas comprendre la souffrance exprimée par un 

cochon qui se débat et hurle pendant qu’on le castre sans anesthésie ou presque 

(une pratique courante dans les élevages qui vise à modifier le goût de la viande), 

ou pour ne pas voir la peur exprimée par les animaux que l’on force à avancer à 

coups de chocs électriques dans les couloirs des abattoirs.  

Les non-humain·es sont donc silencié·es et voient leur subjectivité niée au 

profit de tournures aseptisées, mettant en doute l’intensité de leurs expériences 

négatives et facilitant leur exploitation (Dunayer, 2001 : 108). Le choix de 

l’expression bien-être animal est très évocateur : d’abord, on ne parle jamais de 

mal-être animal ou de souffrance mais d’absence de bien-être. Par ailleurs, cette 

expression incarne une nécessité de minimiser le vécu des animaux non humains, 

employant délibérément un terme évoquant un état superficiel lorsqu’il est 

appliqué aux êtres humains. Dès lors, on ne parle pas d’épanouissement ou de 

bonheur pour évoquer l’état moral d’un·e non-humain·e (et d’ailleurs, de tels 

termes s’appliqueraient rarement dans les contextes d’exploitation animale qui 

sont ceux qui mentionnent le plus souvent le bien-être animal). Finalement, 

considérer que les animaux sont des sans-voix trahit une vision étriquée du 

langage, à tel point qu’elle exclue certains individus de notre propre espèce; cela 

revient à « définir la notion de voix selon une conception validiste » (Taylor, 2019 : 

84). 

 Jason Hribal consacre tout un ouvrage à répertorier des actes de résistance 

animale. Dans Fear of the Animal Planet: The Hidden History of Animal Resistance, 

il décrit la façon dont les animaux non humains, souvent perçus comme passifs et 



75 
 

soumis, ont en réalité manifesté des formes de révolte et de résistance contre 

l'oppression humaine. L’auteur documente divers exemples de non-humain·es en 

captivité ayant défié leurs conditions de vie en s'échappant (Hribal, 2010 : 21), en 

sabotant des équipements (Hribal, 2010 : 116), ou en attaquant leurs gardien·nes 

(Hribal, 2010 : 41). Ces comportements intentionnels et déterminés de résistance 

illustrent bien la capacité de non-humain·es d’espèces diverses (éléphants, tigres, 

vaches, singes, cochons, etc.) à agir contre leur oppression, et à faire preuve 

d’agentivité (Johnson, 2020 : 59-60).  

 

 Le modèle misérabiliste et capacitiste dominant les campagnes de 

sensibilisation à la souffrance animale ne véhicule pas seulement une vision 

anthropocentrée et spéciste de cette cause, il la dessert sur plusieurs aspects. Une 

telle rhétorique efface l’individualité des non-humain·es, diminuant par la même 

notre empathie. Le fait de cantonner les animaux à une position de victimes sans 

défense renforce l’idéologie de « celles et ceux qui veulent croire que les animaux 

sont des choses qui ne pensent pas » (Taylor, 2019 : 87). Cela contribue également 

à décrédibiliser cette lutte en la convertissant en un mouvement sensibiliste, au 

lieu de souligner le travail approfondi de déconstruction des systèmes oppressifs 

et des normes sociales qui les soutiennent, à l'instar d'autres luttes sociales telles 

que la lutte féministe ou antiraciste. Enfin, le recours récurrent à ces procédés 

capacitistes instrumentalisant la souffrance des non-humain·es, contribue à 

désolidariser la lutte antispéciste de la lutte antivalidiste qui peut y voir des 

procédés contre lesquels elle doit elle-même lutter.  

 

 

 



76 
 

2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulièrement mises dos à 

dos  

2.3.4.1. Instrumentalisation par les lobbies de la vivisection  

 

La lutte contre l’expérimentation animale (ou vivisection) nait en 

Angleterre au XIXe siècle où elle est notamment menée par des suffragettes liant 

maltraitance animale et cause féministe à l’oppression masculine. Elle aboutit à la 

création, en 1875, de la National Anti-Vivisection Society (Association nationale 

contre la vivisection) par Frances Power Cobbe (DeMello, 2021 : 218-219). 

Cependant, c’est surtout à partir des années 1960 que ce mouvement prend de 

l’ampleur, alimenté par une succession de révélations sur des pratiques de 

laboratoire qui choquent l’opinion publique. En 1984 par exemple, l’Animal 

Liberation Front (ALF)61 dévoile des vidéos montrant des chercheur·euses de 

l’Université de Pennsylvanie s’esclaffant pendant que des singes subissaient des 

opérations cérébrales sans anesthésie (Singer, 2015 : 182-183). Dans ce contexte, 

le mouvement appelant à la quête d’alternatives à l’expérimentation animale 

prend de l’ampleur.  

Pour contrer les critiques des anti-vivisectionnistes, la plus grande 

association de médecins et étudiant·es en médecine des États-Unis, l’American 

Medical Association (AMA) entreprend une campagne visant à présenter une 

image plus acceptable de la recherche, affirmant que celle-ci se limiterait à une 

« recherche biomédicale de pointe » (Taylor 2019 : 243). Cette image est pourtant 

loin de correspondre à la réalité de la recherche qui, comme l’expose Singer dans 

La Libération animale, englobe en réalité un large éventail d’expérimentations à 

l’utilité et l’application à l’être humain plus que questionnables (Singer, 2015 : 99-

203). En effet, les récits d’expérimentations glaçantes sont innombrables; comme 

celui de chercheur·euses cherchant à induire une dépression chez des bébé singes 

en les séparant de leur mère pour ensuite leur « permettre […] de s’attacher à de 

 
61 L’une des associations de l’époque luttant contre la vivisection. 



77 
 

fausses mères en peluche qui pourraient se transformer en monstres ». Dans son 

ouvrage, Singer cite les comptes-rendus des expérimentateur·ices (2015, 112-113) 

:  

 

Le premier de ces monstres était une mère singe en tissu qui, à intervalles réguliers ou 

sur demande, éjectait de l’air comprimé sous haute pression. La peau de l’animal s’en 

trouvait presque arrachée. Que faisait alors le bébé singe ? Tout ce qu’il faisait était 

de s’agripper plus fort encore à la mère, parce qu’un bébé effrayé s’agrippe à tout prix 

à la mère. Nous ne réussîmes pas à induire de psychopathie.  

Cependant, nous ne renonçâmes pas. Nous fabriquâmes un autre tissu maternel 

monstrueux qui tanguait si violemment qu’on entendait claquer les dents et la tête du 

bébé. […] Enfin, nous fabriquâmes notre mère porc-épic. Sur commande, cette mère 

éjectait des piques acérées en laiton de toute la surface ventrale de son corps. Bien 

que les nourrissons fussent affligés par ces rebuffades piquantes, ils attendaient 

simplement que les piques rentrent pour retourner s’agripper à la mère. 

  

Ce récit est loin de faire exception. Singer évoque notamment des études visant à 

administrer des chocs électriques à des chiens afin d’analyser leur comportement : 

« un chien soumis préalablement à un choc inévitable […] peut endurer une 

quantité illimitée de chocs sans aucun comportement de fuite ou d’évitement » 

(Singer, 2015 : 131). Les expérimentations à des fins militaires ont également 

régulièrement servi de justification à des expériences à l’éthique et l’utilité 

contestables (Singer, 2015 : 158) :  

 

Les chiens furent isolés dans des enceintes, muselés62, et exposés à une température 

de 35°C combinée à un niveau élevé d’humidité. Ils ne reçurent ni eau ni nourriture, 

et on les maintint dans ces conditions pendant vingt-quatre heures. On observa leur 

comportement : celui-ci comprenait « une activité agitée délibérée telle que des coups 

de pattes sur les parois des caisses, le fait de tourner en rond sans arrêt, l’agitation de 

 
62 L’usage de la muselière a pour vocation d’empêcher les chien·nes de haleter et donc d’entraver 
leur thermorégulation. En effet, incapables de transpirer, ces dernier·ères évacuent la chaleur 
principalement au travers du halètement.  



78 
 

la tête pour tenter d’enlever la muselière, le frottement de la muselière sur le sol de 

la caisse, et des actes agressifs contre la protection des sondes ». Certains chiens 

moururent dans les enceintes. Lorsqu’on en retira les survivants, certains vomissaient 

le sang, et tous étaient faibles et épuisés. Les expérimentateurs firent mention 

d’ « expériences ultérieures sur plus de cent beagles ».  

 

Autant d’illustrations d’une réalité de l’expérimentation animale bien éloignée du 

récit livré par l’AMA dans ses communications, qui présentent la recherche comme 

strictement encadrée, éthique et nécessaire. 

 

L’autre pan de la défense de l’AMA consiste à instrumentaliser les 

personnes atteintes de maladies incurables ou de handicaps en créant un 

antagonisme factice entre leurs intérêts et ceux des non-humain·es. Cette stratégie 

est décrite dans le « Plan d’action pour la recherche animale » de l’Association qui 

fuite en 1989 (Taylor, 2019 : 243) et dans lequel l’Association déclare vouloir 

« combattre l’émotion avec l’émotion » au travers d’une campagne publicitaire 

opposant les intérêts d’enfants en convalescence à ceux d’animaux indistincts (en 

opposition aux campagnes de sensibilisation des anti-vivisectionnistes dévoilant 

les images choquantes d’individus non humains en souffrance dans les 

laboratoires). L’une de ces publicités représente une enfant serrant des animaux 

en peluche, accompagnée de la légende suivante : « Récemment, une technique 

chirurgicale perfectionnée sur des animaux a été utilisée pour enlever une tumeur 

maligne du cerveau d’une petite fille. Nous avons perdu des animaux de 

laboratoire. Mais regardez ce que nous avons sauvé » (Orlans, 1993 : 48-49). 

L’AMA apporte également son soutien financier à la création en 1985 d’Incurably 

Ill for Animal Research (IIFAR), une association instrumentalisation le handicap au 

travers de méthodes misérabilistes dont l’AMA s’inspire (Taylor, 2019 : 243) : 

 

Son rôle : repérer des individus eux aussi malades ou handicapés, prêts à témoigner 

des bienfaits des expérimentations sur les animaux. […] le fameux plan préconisait de 



79 
 

lancer d’émouvants appels et de relayer des récits déchirants pour redorer le blason 

de la recherche animale et faire passer ses opposants pour de dangereux ennemis du 

progrès. 

 

 Cette stratégie d’instrumentalisation du handicap et de la maladie, visant à 

apitoyer le grand public et à diaboliser les associations opposées à la vivisection, 

constitue la genèse de techniques de communication encore employées 

aujourd’hui afin de récolter des fonds pour la recherche. Comme évoqué 

précédemment, c’est le cas du Téléthon qui a été vivement critiqué par les études 

critiques du handicap (Lion, 2020 : 196) pour avoir perpétué une image 

stéréotypée du handicap dans ses campagnes de dons, aboutissant à la 

stigmatisation et à la marginalisation des personnes concernées (Taylor, 2019 : 

245) :  

 

[…] le téléthon perpétuait des mythes et des stéréotypes qui véhiculaient une idée 

dangereuse du handicap, jouant sur la peur, l’infantilisation et la pitié. Loin d’aider les 

populations handicapées, ce type de représentation contribue à entretenir des 

mensonges stigmatisants menant à la marginalisation et à la discrimination. Ces 

campagnes font du handicap quelque chose qui doit inspirer la pitié et qu’il faut guérir, 

une barrière qui nous empêche de vivre pleinement notre vie. 

  

 En réponse à la stratégie de communication de l’AMA et de l’IIFAR, des 

personnes handicapées ne concevant pas leurs intérêts et ceux des non-humain·es 

comme antagonistes s’organisent, elles aussi, en deux associations : l’Incurably Ill 

Because of Animal Research (IIBAR) et la Disabled and Incurably Ill for Alternatives 

to Animal Research (DIIAAR) (Orlans, 1993 : 49). Dona Spring – qui co-fonde la 

DIIAAR aux côtés de Dennis Walton et Polly Strand – fait ainsi entendre un 

contre-discours luttant à la fois contre l’instrumentalisation du handicap et contre 

l’expérimentation animale. Les deux associations militent en faveur d’une 

réorientation des fonds dédiés à la vivisection vers davantage de soins apportés 

aux personnes handicapées et une recherche plus efficace sans animaux. En effet, 



80 
 

tant l’IIBAR que le DIIAAR argumentent que la recherche menée sur d’autres 

espèces mène souvent à des échecs thérapeutiques en raison de la non 

applicabilité des découvertes scientifiques aux humain·es, contribuant à ralentir la 

quête de traitements efficaces (Orlans, 1993 : 49-50; Taylor, 2019 : 245).  

 En dépit d’un gain de popularité rapide de ces associations, et en particulier 

du DIIAAR, il faut admettre que la bataille médiatique est remportée par le camp 

des pro-vivisectionnistes qui ont pour eux des siècles d’anthropocentrisme et de 

spécisme, une partie non négligeable du corps scientifique peu disposé à 

questionner ses pratiques, et des ressorts financiers considérables. Cette situation 

a laissé des stigmates non seulement en matière de perpétuation de clichés 

délétères sur le handicap, mais également de réticences des mouvements 

antivalidistes envers la lutte antispéciste. Plus largement, on peut suspecter que 

cette situation ait contribué à la frilosité avec laquelle la population tend à adhérer 

aux perspectives antispécistes sur les thématiques relatives à l’expérimentation 

animale.  

 

2.3.4.2. Des tensions culminant dans une compétition financière  

 

Comme développé plus haut, la tradition humaniste a construit l’humanité 

à mesure qu’elle la dépouillait de son animalité. C’est sur la base d’un 

anthropocentrisme ainsi naturalisé, associé à la diffusion de l’approche 

cartésienne63 des non-humain·es, que s’est déployée la vivisection ainsi que ses 

dérives les plus choquantes (Singer, 2015 : 360). Ce dualisme, renforcé par 

l'incompatibilité artificiellement construite par les lobbies de la vivisection entre 

 
63 Descartes est à l’origine d’une thèse dite de l’animal-machine selon laquelle les non-humain·es 
seraient dénué·es de toute forme de conscience ou de pensée, agissant tels des automates au 
rythme d’une machinerie intérieure préformatée. Cette théorie ôte, par la même, toute forme de 
souffrances aux non-humain·es, prétendant que « les animaux étaient des horloges » et « que les 
cris qu’ils émettaient lorsqu’on les frappait n’étaient que le bruit d’un petit ressort qui avait été 
touché » (Fontaine dans Singer, 2015 : 360). Elle a bien évidemment été largement invalidée 
depuis. 



81 
 

anticapacitisme et antispécisme, a instauré une forme de rivalité, voire de 

concurrence, entre ces deux mouvements. Elle s’est notamment concrétisée par 

une campagne menée par l’association Enable dans les années 2000 au 

Royaume-Uni, s’insurgeant contre le fait que le Royaume-Uni ait alloué un budget 

plus important aux enjeux liés aux non-humain·es qu’à ceux relatifs au handicap 

(Jenkins, 2020 : 101-102). Ce ciblage spécifique de la cause animale n’a rien 

d’anodin. Il illustre la nécessité pour une population opprimée de se démarquer 

par rapport à une population encore plus infériorisée, et incarne la quintessence 

de la stratégie initiée par l’AMA.  

 Une telle compétition ne va pas de soi. En effet, à la racine de la lutte 

animaliste se trouve un lien particulièrement étroit avec d’autres luttes sociales, 

comme aux États-Unis et en Grande-Bretagne où la création des associations de 

protection de l’enfance doit beaucoup à la mobilisation des mouvements de 

protection des animaux. Au Royaume-Uni, c’est même à la Royal Society for the 

Prevention of Cruelty to Animals (RSPCA) qu’on doit la création de la National 

Society for the Prevention of Cruelty to Children (NSPCC) (Singer, 2015 : 390). Cette 

convergence des luttes est une constante de la lutte animaliste comme l’illustrent 

notamment les prises de position pionnières de Marie Huot (1846-1930) ou de 

Louise Michel (1830-1905) (Michel, 2021 : 121-122; Segal, 2020 : 29-33). 

 

2.3.5. Des barrières concrètes limitant l’adhésion des personnes en situation 

de handicap à un régime végétal 

 

 Comme évoqué précédemment, les personnes en situation de handicap 

sont soumises à un risque accru de pauvreté et d’exclusion. Selon des estimations 

du Maple Leaf Centre for Action on Food Security (2020), sur les 6 millions de 

personnes souffrant d'insécurité alimentaire au Canada, 50% sont handicapées, et 

41% des personnes sous le seuil de pauvreté ont un handicap. À ce titre, elles sont 

davantage susceptibles de vivre dans des déserts alimentaires où l’offre 



82 
 

alimentaire est restreinte; ce à quoi s’ajoutent des difficultés telles qu’un réseau 

de transports en commun lacunaire et une accessibilité incertaine des commerces, 

voire du logement (Bitler et al., 2010; Schwartz, 2019 : 107). Les personnes 

handicapées, en ce qu’elles sont surreprésentées parmi les individus précarisés, 

encourent un risque accru de souffrir d’un accès limité à une alimentation variée 

et de qualité, et risquent de rencontrer des difficultés supplémentaires afin 

d’accéder à certaines options végétariennes.  

 Au-delà de cette juxtaposition de barrières physiques en lien avec l’accès à 

la nourriture, certains handicaps peuvent compliquer voire rendre impossible la 

préparation des repas, encourageant la consommation d’une nourriture 

transformée, prête à être consommée, mais souvent moins qualitative et nutritive 

(Schwartz, 2019 : 112). Pour toutes ces raisons, les personnes handicapées tendent 

à avoir davantage recours au fast-food et aux plats préparés (Taylor, 2019 : 214-

215), ce qui peut rendre plus laborieuse une transition vers un régime végétal. 

Enfin, certaines maladies chroniques et/ou handicaps sont très restrictifs en 

matière d’alimentation. Le syndrome d’activation mastocytaire ou la maladie de 

Crohn, par exemple, peuvent limiter drastiquement les aliments consommables, 

compliquant parfois l’adoption d’un régime alimentaire imposant des restrictions 

additionnelles. 

 

 En outre, les milieux militants antispécistes – à l'instar de nombreux autres 

espaces de militantisme – sont fréquemment inadaptés aux personnes en situation 

de handicap, ce qui constitue un frein indéniable à leur participation et à leur 

engagement. Les lieux de réunion, les événements et les actions militantes sont 

régulièrement inaccessibles aux personnes à mobilité réduite ou portantes de 

handicaps sensoriels. L'absence de matériel adapté, de traductions en langue des 

signes ou de supports en braille, ainsi que le défaut de dispositifs d'assistance, 

contribuent à l'exclusion des personnes handicapées. Cette inaccessibilité freine 

leur participation active et leur intégration au sein des mouvements militants. 



83 
 

L’antispécisme pourrait toutefois s’inspirer d’autres mouvements contestataires 

tels que les luttes féministe ou LGBT (lesbiennes, gays, bisexuel·les et transgenres) 

qui, en Amérique du Nord, ont intégré assez naturellement la défense des droits 

des personnes handicapées. Une spécificité qui trouve sa principale justification 

dans l’histoire puisqu’elle découle de la filiation commune de ces mouvements, 

dans le sillage de celui des droits civiques. Enfin, la politisation de certains individus 

handicapés peut également être compliquée par d’autres obstacles concrets tels 

que le manque d’accessibilité des bureaux de vote, mis en évidence notamment 

aux États-Unis (Baudot et al., 2014 : 392-394). 

 Autant de considérations certes pragmatiques et non exclusives au 

mouvement antispéciste, mais qui contribuent à compliquer l’adhésion des 

populations handicapées à l’antispécisme. Elles viennent donc s’ajouter aux 

spécificités historiques et idéologiques déjà évoquées, qui expliquent la lente 

convergence de ces deux luttes. Un tel rapprochement apparaît pourtant crucial 

puisque – le spécisme étant une forme de capacitisme64 – l’abolition de ce dernier 

ne pourra se faire sans une déconstruction du système oppressif spéciste. Le travail 

de la communauté chercheuse, visant à sensibiliser ces deux mouvements à 

l’importance d’une convergence de leurs luttes, permet toutefois d’amorcer un 

rapprochement. C’est particulièrement le cas de chercheur·euses tel·les Sunaura 

Taylor ou Daniel Salomon que l’expérience personnelle du handicap amène à 

expérimenter directement ces oppressions croisées, et à souligner la nécessité 

d’une approche intersectionnelle.  

 

L’analyse des relations entre antispécisme et anticapacitisme met donc en 

évidence la complexité des dynamiques qui se jouent entre des mouvements 

partageant pourtant une proximité théorique marquée. Si des convergences 

d’intérêts sont manifestes, elles se heurtent à des obstacles d’ordre historique, 

conceptuel et stratégique qui freinent leur articulation effective. Ainsi, ce cas précis 

 
64 En ce que la tradition humaniste le légitime régulièrement par des critères capacitistes.  



84 
 

illustre les difficultés que peut rencontrer l’antispécisme lorsqu’il cherche à 

s’inscrire dans une démarche plus large de contestation des systèmes de 

domination, et souligne la nécessité d’interroger ces tensions pour penser des 

formes de solidarité plus cohérentes entre luttes sociales. 

 

 

  



85 
 

Chapitre 3 

3. Vers une solidarité politique interespèces : l’ancrage matérialiste 

comme levier d’articulation des luttes sociales  

 

Les précédents chapitres visaient à souligner la proximité théorique entre 

l’antispécisme et les autres luttes sociales, puis à illustrer les obstacles susceptibles 

d’entraver la construction d’alliances durables en prenant pour exemple les 

tensions observées entre antispécisme et anticapacitisme. L’identification de ces 

obstacles invite à interroger plus largement les conditions qui permettraient de 

dépasser ces clivages, afin d’ouvrir la voie à une convergence des luttes efficace. 

Pour ce faire, le recours au matérialisme nous semble intéressant, dans le sillage 

du féminisme matérialiste et de la théorie critique de la race. 

En réinscrivant les oppressions dans des contextes sociaux, économiques et 

historiques concrets, il offre un cadre d’analyse permettant de mieux saisir les liens 

structurels entre domination des non-humain·es et exploitation des populations 

humaines marginalisées. Prenant racines dans les conditions matérielles 

d’existence, cette approche permet de s’extraire de l’idéologie pour interroger 

plus objectivement les rapports sociaux et leurs soubassements idéologiques. Les 

liens entre le spécisme et les rapports de domination inter-humain·es apparaissent 

alors non plus comme des analogies fortuites mais comme les manifestations 

imbriquées d’un même système d’exploitation. 

Dès lors, ce chapitre se propose d’examiner ce en quoi le matérialisme 

constitue un levier conceptuel et stratégique afin de penser l’articulation des 

luttes, et de favoriser l’émergence d’alliances solides entre l’antispécisme et les 

autres mouvements sociaux. Nous verrons d’abord comment cette lecture 

renouvelle l’analyse spéciste elle-même, puis en quoi elle offre un terrain favorable 

à l’articulation des luttes contre l’ensemble des systèmes de domination. 

 



86 
 

3.1. Les apports du matérialisme à la lutte antispéciste  

3.1.1. De la philosophie morale à une approche matérialiste du spécisme 

 

La définition que nous avons proposée du spécisme au début de ce 

mémoire correspond à celle avancée par la philosophie morale. C’est certainement 

la plus répandue puisque l’argumentaire antispéciste puise largement dans les 

travaux issus de la philosophie morale, avec des analyses visant généralement à 

démontrer que l’appartenance d’espèce n’est pas un critère pertinent lorsqu’il 

s’agit de déterminer le traitement des êtres sentients. Si l’éthique livre un sous-

bassement théorique qui nous semble particulièrement robuste, son approche 

mérite toutefois d’être complétée par un examen sociologique. Dans ce contexte, 

l’approche matérialiste telle qu’elle a pu être mobilisée par le féminisme ou 

l’antiracisme est particulièrement éclairante, en ce qu’elle pense le système 

spéciste selon un prisme favorisant son rapprochement des autres mouvements 

sociaux. Nous explorerons donc dans ce chapitre l’hypothèse selon laquelle 

l’adoption d’un prisme matérialiste pour penser le spécisme permettrait non 

seulement d’en dévoiler les rouages structurels, mais aussi de tisser les conditions 

d’une véritable solidarité interespèces. 

 

Le matérialisme historique65 trouve son origine dans le marxisme : ce 

courant théorique élaboré au XIXe siècle par Karl Marx et Friedrich Engels analyse 

les rapports sociaux à partir des conditions matérielles d’existence et met au cœur 

de sa lecture du monde l’exploitation de certaines classes sociales par d’autres aux 

intérêts antagonistes66 (Marx et al., 1938 : 11-13). De cette pensée dense, nous 

retiendrons essentiellement les éléments réinvestis par les courants féministes 

matérialistes, en particulier la structuration sociétale en classes antagonistes qui 

 
65 Dans ce mémoire, nous aurons recours au matérialisme historique hérité du marxisme, et non au 
matérialisme entendu comme un courant philosophique qui désigne une conception du monde 
fondée sur la matière, sans portée sociale ou politique. 
66 Le matérialisme historique de Marx et Engel oppose par exemple la classe dominante 
« bourgeoise » aux « prolétaires » qui subissent la domination et l’exploitation des bourgeois·es.  



87 
 

résultent des rapports de domination mais ne les précèdent pas (Delphy, 2005 : 

35).  

 

Le féminisme matérialiste se développe dans les années 1960-70 grâce, 

notamment, à la pensée de la sociologue française Christine Delphy. Cette 

approche vise à montrer « que la hiérarchie de genre relève d’abord, comme 

toutes les hiérarchies, d’une domination économique et plus largement matérielle 

». C’est donc en puisant dans la tradition marxiste que le féminisme matérialiste 

« montre comment les catégories de femmes et d’hommes sont socialement 

construites » (Clerval et al, 2015 : 217-220). Ainsi, les travaux de féministes 

matérialistes telles que Christine Delphy (L’ennemie principal), Colette Guillaumin 

(Sexe, race et pratique du pouvoir) ou Silvia Federici (Caliban et la sorcière) ont-ils 

contribué à désessentialiser les rapports de genre et à permettre l’émergence 

d’une critique des structures patriarcales en tant que rapports sociaux de 

domination historiquement construits. En analysant le travail domestique, 

l’appropriation des corps et les mécanismes d’oppression au travers d’un prisme 

économique et structurel, le féminisme matérialiste démontre donc que la 

domination masculine repose sur des bases matérielles et institutionnelles, plutôt 

que sur des différences naturelles entre les sexes.  

Un phénomène similaire s’est opéré dans le champ des luttes antiracistes, 

au travers de l’émergence de la théorie critique de la race aux États-Unis dans les 

années 1970, sous l’impulsion de penseur·euses tel·les que Derrick Bell, Kimberlé 

Crenshaw ou Richard Delgado. Elle vise à établir la nature systémique et banalisée 

du racisme, en s’intéressant aux structures sociales qui le perpétuent dans l’intérêt 

des dominant·es67. La théorie critique de la race considère donc que les catégories 

raciales sont le fruit de constructions sociales et non de réalités biologiques. Dès 

lors, elle explore la façon dont cette catégorisation est mobilisée pour justifier et 

maintenir des hiérarchies de pouvoir, perpétuant des rapports de domination à la 

 
67 À savoir les personnes blanches. 



88 
 

faveur des besoins économiques et politiques (Delgado, 2023 : 8-11). Dans cette 

entreprise, on peut notamment citer les travaux d’Angela Davis (Femmes, race et 

classe), de W.E.B. Du Bois (Black Reconstruction in America) ou, à nouveau, de 

Colette Guillaumin (L’idéologie raciste).  

 

La perspective matérialiste propose une grille de lecture des rapports de 

pouvoir qui imprègne, nous l’avons vu, plusieurs mouvements sociaux, et dont 

l’application dans le contexte antispéciste semble particulièrement éclairante. En 

prenant pour point de départ l’analyse des conditions matérielles d’existence, puis 

en s’interrogeant sur les hiérarchies sociales qui génèrent et perpétuent les classes 

sociales, cette démarche s’oppose aux justifications essentialistes qui postulent 

des inégalités par nature entre les différents groupes sociaux. C’est notamment le 

cas de certains mouvements antiféministes qui présupposent des attributs 

féminins justifiant des inégalités de genre (Parini, 2007 : 45-46)68. Résultent donc 

de cette approche plusieurs constats que nous tâcherons d’appliquer à la lutte 

antispéciste. D’abord, l’idée que la société se structure en classes sociales aux 

intérêts antagonistes, impliquant l’exploitation d’un groupe par un autre. Dans 

cette perspective, nous proposerons de déconstruire les classes sociales régissant 

l’ordre social tel qu’il est communément présenté : une hiérarchie fondée sur une 

opposition supposément naturelle entre des humain·es dominant·es et des 

animaux relégués au rang de dominés. En réalité, le matérialisme nous éclaire sur 

le fait que cette frontière ne suit pas strictement le critère biologique de l’espèce, 

mais évolue à la faveur des contextes socio-économiques et des rapports de 

pouvoir. C’est pourquoi nous aborderons la notion d’espèce sociale, postulant que 

la société se structure en réalité selon des critères sociaux, opposant la classe 

dominante des humanisé·es (perçu·es comme pleinement humain·es) aux 

 
68 On peut, par exemple, citer l’affirmation selon laquelle les femmes disposeraient naturellement 
d’un « instinct maternel » qui justifierait qu’elles s’occupent des enfants plutôt que les hommes. 
De telles affirmations masquent « les processus de construction sociale de l’être féminin et 
masculin et les rapports de pouvoir qui les sous-tendent » (Parini, 2007 : 45). 



89 
 

animalisé·es (qu’iels soient humain·es ou non-humain·es). Enfin, nous retiendrons 

de l’apport matérialiste la fonction apostériorique de l’idéologie qui légitime et 

verrouille les rapports de pouvoir sans en être à l’origine (Playoust-Braure et al., 

2022).  

Le présent projet d’analyse matérialiste du spécisme suit donc la 

prescription de Christine Delphy (2013 : 46) : « une analyse matérialiste de la 

société, une analyse en termes de rapports sociaux et donc politiques est 

fondamentale pour la compréhension de toutes les oppressions, et elle est donc 

fondamentale à tout projet d’émancipation ».  

 

L’analyse des conditions matérielles d’existence des animaux non humains 

est extrêmement polymorphe. Toutefois, l’un des points fondamentaux qui revient 

systématiquement lorsque l’on s’intéresse à leur place dans les structures sociales 

est le fait qu’iels soient régulièrement soumis·es au régime de biens ou de 

propriété69 (Playoust-Braure et al., 2020 : 48-49) :  

 

Ce régime de biens est un élément clé de l’organisation spéciste de nos sociétés : il est 

la traduction juridique du fait que les animaux sont considérés comme des moyens et 

non comme des fins. Aujourd’hui, les humains, du fait même qu’ils sont humains, ne 

sont plus censés être appropriables. Leur propriété d’eux-mêmes, leur souveraineté 

en un mot, est réputée inaliénable. Les animaux domestiques et d’élevage, quant à 

eux, appartiennent à des humains propriétaires, qui peuvent les échanger, les vendre, 

les utiliser. Quant aux autres animaux de la planète, sauf dérogation contraire et 

indirecte (protection des espèces ou des milieux), ils sont des « choses de personne » 

(res nullis), à la merci de tout humain souhaitant se les approprier ou les tuer : par la 

pêche, la chasse, le piégeage, l’emprisonnement… 

 

 
69 Bien que leur statut varie d’un pays à l’autre, les animaux sont encore majoritairement soumis 
au régime juridique de la propriété; c’est-à-dire qu’ils sont traités comme des objets de droit 
appartenant à une personne humaine, ce qui permet leur appropriation, leur transmission, leur 
vente, voire leur destruction, selon les mêmes principes que ceux applicables aux biens matériels.  



90 
 

Tel qu’amorcé dans le passage ci-dessus extrait de Solidarité Animale, un tel 

constat porte d’innombrables conséquences sociales et économiques. D’abord, les 

non-humain·es n’existent pas pour eux-mêmes. Là aussi, le cadre légal est 

particulièrement éloquent (Burgat, 1997 : 53) :  

 

Les sévices dont les animaux sauvages sont victimes, parce qu’ils sont classés dans la 

catégorie des choses sans maître, n’existent pas aux yeux de la loi. Il faut que l’animal 

soit approprié, c’est-à-dire en relation avec l’humain, pour être défendu en cas de 

traitement cruel. 

 

Dès lors, les non-humain·es sont tributaires des aspirations des Homo 

sapiens à leur égard : s’iels appartiennent à un·e être humain·e, leurs conditions 

d’existence sont intégralement soumises au bon vouloir de leur propriétaire (avec 

uniquement quelques garde-fous tributaires de la législation locale). Quant aux 

animaux sauvages, rares sont ceux qui bénéficient d’une protection juridique qui 

n’est, le cas échéant, aucunement liée à la reconnaissance de leur valeur 

intrinsèque. En effet, les animaux protégés le sont au titre de leur appartenance 

d’espèce, c’est-à-dire en raison de ce qu’ils représentent pour la communauté 

humaine (un échantillon de biodiversité dont la disparition mettrait en péril 

l’équilibre écologique local par exemple) et non pour eux-mêmes70 (Bonnardel et 

al., 2018 : 179). Aussi, en appliquant la grille d’analyse matérialiste, on réalise que 

les non-humain·es – y compris dans les conditions qui leur sont les plus favorables 

à savoir celles des animaux domestiques – n’ont qu’une infime capacité d’action 

 
70 C’est d’ailleurs pour cette raison que, contrairement à une préconception souvent erronée, 
antispécisme et écologisme (lorsqu’il se fonde sur des prémisses naturalistes) ne vont pas de pair. 
Yves Bonnardel (2018 : 179) parle même d’une opposition entre ces deux mouvements : « À la base 
de la pensée écologiste telle qu’elle est formulée, il y a le respect pour un ordre naturel. Il y a l’idée 
que ce qui importe en fin de compte, c’est le bon fonctionnement de cet ordre. […] L’écologisme 
ne se préoccupe aucunement du sort du lapin individuel, mais uniquement de la persistance de son 
espèce. » Et de conclure : « L’unité de base de l’écologisme est l’espèce ». À l’inverse, l’unité de 
base de l’antispécisme est l’être sentient. De même, l’appellation « le vivant » est régulièrement 
attaquée par l’antispécisme, en ce qu’elle met dangereusement sur un même plan les intérêts 
d’êtres capables de souffrir et ceux d’entités qui ne peuvent pâtir (tels que des arbres ou des cours 
d’eau par exemple) (Duran-le Peuch, 2023). 



91 
 

sur leurs conditions d’existence. En tant que propriétés, mais également en tant 

que non-humain·es dans un monde pensé et organisé par et pour les humain·es, 

les animaux domestiques souffrent d’une dépendance totale envers leurs 

propriétaires (Bonnardel, 2018 : 169-173; Donaldson et al., 2016 : 101). C’est ce 

qu’explique Spiegel (1988 : 37) à l’occasion d’un rapprochement entre la condition 

des chiens et celle des esclaves :  

 

Le chien est considéré par son propriétaire comme un « bon chien » s'il marche au 

pied, ne manifeste aucun intérêt particulier en croisant d’autres chiens, ne court que 

lorsqu’il y est autorisé, n’aboie que lorsque c’est exigé et ne présente de besoins 

émotionnels que lorsque son maître le souhaite. […] Toute action indépendante est 

ainsi découragée, et le chien apprend que pour obtenir l’approbation – et ainsi éviter 

de futures violences, voire assurer sa propre survie – il doit réprimer ses propres désirs 

et se conformer à ceux de l’humain tout-puissant qui le possède légalement. 

 

 Concernant les animaux libres, ce sont les êtres sentients les plus directement 

concernés par les conséquences environnementales de l’activité humaine, à tel 

point que leur survie est régulièrement soumise au bon vouloir des pouvoirs 

publics.  

 

 Toutefois, l’appropriation et la soumission des non-humain·es atteignent 

leur apogée lorsqu’iels sont directement exploité·es pour leur corps. L’exemple le 

plus probant est celui des 85 milliards d’animaux terrestres mis à mort pour la 

consommation de leur chair annuellement – dont on estime que 94% sont élevés 

dans des conditions industrielles (Gancille, 2024 : 13) – et auxquels s’ajoutent plus 

de 1 900 milliards d’animaux aquatiques dont 300 milliards sont issus de l’élevage 

et 1 600 milliards de la pêche (L214, 2024). L’ampleur sans précédent de cette 

exploitation s’explique par l’émergence du complexe animalo-industriel, un 

système dans lequel les forces économiques, politiques et scientifiques se 

conjuguent pour maximiser la production et la consommation de produits 



92 
 

d’origine animale. Ce concept, forgé par Barbara Noske, évoque le fait que 

l’industrialisation de l’exploitation animale soit indissociable des logiques du 

capitalisme qui transforme les non-humain·es en simples marchandises, 

soumettant leur corps aux impératifs de rentabilité et d’accumulation du capital 

(Twine, 2012 : 15).  

L’un des points fondamentaux de la pensée de l’autrice tient au fait que ces 

industries ne visent pas à apporter une réponse aux besoins alimentaires des 

consommateur·ices, mais voient leurs décisions dictées par des intérêts 

strictement financiers (Noske, 1989 : 22). Le terme animalo-industriel, 

« directement calqué sur celui de complexe militaro-industriel […] véhicule l’idée 

qu’on a affaire non pas à une série d’actes individuels de cruauté animale, mais à 

une organisation sociale, économique, politique, dont on peut retracer l’histoire, 

et dont résultent des intérêts qui sont consciemment défendus par des individus 

et entreprises qui bénéficient de l’exploitation animale » (Playoust-Braure dans 

Wirth, 2023). Ce concept met donc en lumière l’existence de structures de pouvoir 

imbriquées – économiques, politiques, juridiques et culturelles – qui autorisent et 

perpétuent l’exploitation systématique des animaux non humains. Il souligne en 

particulier le rôle actif des institutions publiques et privées dans le maintien de ce 

système, notamment au travers de dispositifs tels que les subventions ou les 

réglementations favorables à l’élevage intensif. En effet, en France en 2020 les 

subventions contribuaient à hauteur de 47 % de l’excédent brut d'exploitation des 

élevages (Commission des finances, 2023); un chiffre considérable qui illustre la 

puissance des structures de pouvoir assurant la pérennité de l’exploitation du 

groupe social que représentent les animaux non humains.  

 L’essor de la zootechnie71, et notamment celui de la sélection génétique qui 

concerne en particulier les animaux d’élevage, constitue une autre illustration de 

l’appropriation totale par les êtres humains des autres êtres sentients. En effet, la 

mainmise sur les classes sociales animales est absolue, à tel point qu’elle précède 

 
71 C’est-à-dire les sciences et techniques relatives à l’exploitation animale.  



93 
 

leur venue au monde. La sélection ou la modification génétiques des animaux non 

humains peut prendre des formes diverses, s’effectuant sur des critères 

esthétiques pour les animaux domestiques72 ou selon une volonté d’optimisation 

du ratio de conversion alimentaire73 pour les animaux d’élevage. Cette sélection 

artificielle accentue certaines caractéristiques physiologiques au détriment des 

capacités vitales des individus qui en deviennent souvent non viables74. Le cas des 

poulets dits « de chair » est emblématique : sélectionnés pour grandir à une vitesse 

extrême, ils atteignent 1,9 kg en à peine 35 jours (âge auquel ils sont mis à mort), 

alors qu’il faut environ 4 mois à un poulet « normal » pour qu’il atteigne 1,5 kg 

(Commission européenne, 2016 : 6). Cette croissance accélérée entraîne 

notamment des malformations osseuses majeures, fréquentes75 et extrêmement 

douloureuses, ainsi que des défaillances cardiaques qui constituent d’ailleurs la 

première cause de mortalité dans les élevages (Commission européenne, 2016 : 8). 

On peut donc conclure que ces techniques de production (Playoust-Braure et al., 

2020 : 56) : 

 

[…] produisent des corps hypertrophiés, hyperproductifs, mutilés, souvent 

douloureux. Des corps viandisés, faits (pour la production) de viande […]. Cette 

optimisation mène à son paroxysme la logique qui sous-tend l’élevage : les animaux 

deviennent concrètement de la « viande sur pattes ». Massifiés, désindividualisés, on 

parle alors de ces animaux comme de substances : « du » poulet plutôt qu’un poulet, 

« du » poisson plutôt qu’un poisson. 

 

 
72 Dans le cas des animaux domestiques, la sélection génétique se fait généralement aux dépens 
des individus et selon des critères purement esthétiques. À titre d’exemple, le rétrécissement du 
museau des bouledogues ou la modification de la ligne du dos des bergers allemands induisent 
respectivement l’incapacité à respirer correctement (nécessitant parfois une prise en charge 
chirurgicale) et celle de se mouvoir sans souffrance. 
73 Ce ratio fait référence au nombre de kilogrammes d’alimentation nécessaires pour produire un 
kilogramme de viande ou de produit d’origine animale (lait, œufs, etc.).  
74 Du moins dans leur milieu naturel et/ou au-delà de la très courte vie à laquelle les élevages les 
destinent.  
75 Jusqu’à 90% des poulets d’élevage intensif présentent une boiterie (Bizeray et al., 2020 : 46). 



94 
 

L’optimisation d’êtres sentients au service de leur propriétaire illustre donc 

bien l’appropriation totale de leur existence par la classe dominante, à savoir les 

êtres humains, qui sont ainsi seuls à exister pour eux-mêmes. Ce phénomène 

s’observe également dans le domaine de l’expérimentation animale où des non-

humain·es sont génétiquement modifié·es afin de développer des pathologies 

spécifiques. C’est ainsi qu’en 1988, les États-Unis ont octroyé leur premier brevet 

concernant une souris dont le génome avait été manipulé afin de la prédisposer 

aux cancers et de l’utiliser pour tester des substances potentiellement 

cancérigènes (Singer, 2012 : 296). 

 

 Tout ce processus de désindividualisation se concrétise dans la manière 

dont on se réfère couramment à ces corps-outils, à savoir en fonction de leur 

vocation utilitaire : « cochon de lait », « vache laitière », « poulet de chair », etc. 

Ce phénomène s’inscrit pleinement dans le concept de « référent absent » 

développé par Carol J. Adams (2016 : 91-96) dans son analyse croisée des violences 

patriarcales et spécistes. En occultant la subjectivité des animaux non humains 

derrière des termes ne désignant plus que leur fonction ou les produits issus de 

leur corps (« viande », « gigot », etc.), on justifie leur exploitation tout en effaçant 

la violence qui leur est infligée (Marsolier, 2020 : 130-133). Cette logique de 

dépersonnalisation est essentielle au maintien de l’exploitation animale, mais elle 

ne lui est pas exclusive puisqu’on la retrouve à la racine des violences patriarcales 

et racistes (Adams, 2016 : 93-98). 

 

 L’approche matérialiste permet d’analyser les rapports de domination 

comme le produit de rapports socio-économiques concrets, en mettant en lumière 

les logiques d’exploitation et les intérêts matériels qui opposent les différentes 

classes sociales. Aussi, il apparaît clairement que l’exploitation animale repose 

avant tout sur un système économique et politique qui en tire des bénéfices 

colossaux. Aujourd’hui, cette exploitation atteint une intensité sans précédent, 



95 
 

notamment au travers de l’élevage industriel où les animaux sont soumis à des 

conditions de vie et de mort entièrement rationalisées selon des impératifs de 

rentabilité. C’est d’ailleurs la visite de l’une des premières chaînes d’abattage 

américaines qui inspira à Henry Ford la création de ses chaînes d’assemblage 

automobile (Patterson, 2008 : 113-115) :  

 

Une publication de Swift & Company décrit à l’époque le principe de la division du 

travail adopté par Ford : « Les animaux abattus, suspendus tête en bas à une chaîne 

mouvante, ou convoyeur, passent d’ouvrier en ouvrier, et chacun exécute une tâche 

particulière du processus. »  

 

Dans son livre Un éternel Treblinka (2008), Charles Patterson s’intéresse aux liens 

entre l’exploitation industrielle des animaux et les logiques de déshumanisation 

qui ont conduit au génocide juif. En effet, de l’aveu de Adolf Hitler lui-même – qui 

était un fervent admirateur de Henry Ford (lui aussi résolument antisémite) – les 

abattoirs ont servi de modèle aux camps d’extermination nazis. Ainsi, les 

architectes du Troisième Reich se sont directement inspirés de l’optimisation des 

cadences, de la division extrême du travail et de la réduction des êtres vivants à de 

simples matières premières à traiter (Patterson, 2008 : 114-119)76. Aussi, de même 

que Delgado et al. (2023 : 10) relevaient la nature utilitaire de la race, conçue 

comme un outil de justification et de stabilisation des rapports de domination en 

fonction des intérêts économiques des groupes dominant·es, on peut dire que 

l’espèce – ou plutôt son usage social – remplit une fonction analogue. Il sert à 

naturaliser l’exploitation des animalisé·es, en essentialisant leur infériorité 

supposée, tout en rationnalisant, voire optimisant, leur instrumentalisation dans 

les systèmes productifs modernes. 

 

 
76 Le philosophe et zoologiste John Howard Moore publiait d’ailleurs déjà, en 1897, un article 
intitulé The Unconscious Holocaust faisant référence au traitement réservé par l’être humain au 
« monde animal non humain » (1897 : 74). 



96 
 

 L’analyse des procédés d’exploitation et des institutions spécistes qui les 

sous-tendent permet également d’établir un continuum des violences envers les 

non-humain·es. En effet, Colette Guillaumin (1978 : 8-9) démontre que certaines 

formes de domination (en l’occurrence, celle des hommes sur les femmes) 

reposent sur une appropriation totale des corps, qui va bien au-delà de 

l’exploitation de la force de travail77. Dans son analyse, les approprié·es se trouvent 

réduit·es au statut d’outils destinés à servir les intérêts des dominant·es. Cette 

appropriation d’une classe par une autre peut concerner les femmes (l’autrice 

parle alors de sexage), les esclaves (esclavage) ou les serfs (servage)78. Dans son 

mémoire de sociologie (2018) puis dans Solidarité Animale (2020), Axelle 

Playoust-Braure propose d’étendre l’analogie afin d’adjoindre l’élevage à ces 

rapports d’appropriation en ce qu’il convertit bien des individus en « corps-

machines-de-travail, corps-pour-autrui » (Playoust-Braure et al., 2020 : 52-54).  

 Pour ma part, il me semble que si l’élevage incarne de façon 

particulièrement saillante l’appropriation des animaux non humains par la classe 

sociale dominante, il n’en demeure pas moins une illustration parmi tant d’autres. 

Aussi ne suffit-il pas à rendre compte des phénomènes d’appropriation dont sont 

victimes les animaux. Un nouveau terme tel qu’ « animage » permettrait de 

souligner la nature ubiquitaire de ce phénomène qui concerne en réalité – dans 

l’état actuel du droit – tous·tes les non-humain·es. Toute souveraineté leur est 

effectivement refusée dans la mesure où iels demeurent soumis·es au régime de 

la propriété qu’iels soient animaux domestiques, sujet·tes d’expérimentations ou 

même libres ainsi que nous l’avons explicité précédemment. « Animage », à l’instar 

de « sexage », « servage » ou « esclavage », fait valoir la réduction de tous les 

 
77 « […] des acteurs sont réduits à l’état d’unité matérielle appropriée (et non de simples porteurs 
de force de travail) » (Guillaumin, 1978 : 8) 
78 Colette Guillaumin (1978 : 9) résume sa pensée en ces mots : « Ce qui nous concernera ici est 
l’appropriation physique elle-même, le rapport où c’est l’unité matérielle productrice de force de 
travail qui est prise en mains, et non la seule force de travail. Nommé « esclavage » et « servage » 
dans l’économie foncière, ce type de rapport pourrait être désigné sous le terme « sexage » pour 
ce qui concerne l’économie domestique moderne, lorsqu’il concerne les rapports de classe de 
sexe. » 



97 
 

individus non humains au statut social arbitraire et désindividualisant d’animaux; 

une condition autorisant de facto leur exploitation systématique, leur réification et 

leur cantonnement au rôle de biens ou de ressources au service des intérêts 

humains. 

 

3.1.2. Postuler l’existence d’une espèce sociale dans le sillage des études 

féministes et antiracistes 

 

Tel qu’amorcé précédemment, l’approche matérialiste nous apprend que 

les « appartenances de groupe » n’ont rien d’une « fatalité biologique » qui serait 

la conséquence de traits ou de différences intrinsèques, mais plutôt le résultat de 

processus discriminatoires appuyés par des idéologies naturalistes (Guillaumin, 

2002 : 41). Ainsi, la race et le genre – longtemps perçus comme des catégories 

naturelles et immuables – ont fait l’objet d’analyses critiques visant à démontrer 

leur nature sociale, politique et historique. 

Colette Guillaumin (1972 : 64-67) a notamment montré que la race n’existe 

pas en tant que réalité biologique, mais constitue une construction sociale 

destinée à justifier et perpétuer des rapports de domination. Ce sont les structures 

de pouvoir qui assignent des individus à une race et leur attribuent des 

caractéristiques présentées comme immuables, légitimant l’oppression raciale :  

 

[…] ces groupes se trouvent être tous des groupes minoritaires, c’est-à-dire des 

groupes qui sont sociologiquement en situation de dépendance et d’infériorité […]. 

Voit-on alors la notion de race s'effriter ? Pas de « vraie race » dans le racisme ? Ce 

n'est pas aussi simple, la race est bien présente dans le racisme, elle y est bien « vraie 

» et il n'y a même qu'elle, mais c'est une vérité imaginaire et non concrète, cette race 

imaginaire est une garantie supposée matérielle à une différence ressentie. Elle est la 

différence elle-même inscrite dans l'immuable. 

 



98 
 

Dans la même lignée, Stuart Hall (1989 : 95-112) souligne que les catégories 

raciales ne sont pas des faits naturels mais des « flottants signifiants » dont le sens 

est évolutif, à la faveur des contextes socio-économiques, spatio-temporels et 

politiques. C’est pourquoi on parle aujourd’hui plus volontiers de « personnes 

racisées », afin de souligner la nature apostériorique et non intrinsèque du 

phénomène de racialisation.  

 

De manière similaire, les études féministes matérialistes ont déconstruit la 

naturalisation du genre, démontrant qu’il ne s’agit pas d’une extension biologique 

du sexe mais de « l’interprétation culturelle du sexe » (Butler, 2002 : 11) comme le 

résume Monique Wittig (2018 : 25) :  

 

Ce que montre une analyse féministe matérialiste, c’est que ce que nous prenons pour 

la cause ou pour l’origine de l’oppression n’est en fait que la « marque » que 

l’oppresseur impose sur les opprimés : le « mythe de la femme » en ce qui nous 

concerne, plus ses effets et ses manifestations matérielles dans les consciences et les 

corps appropriés des femmes. La marque ne préexiste pas à l’oppression […]. 

 

Dans La Pensée straight, Monique Wittig propose une théorie matérialiste radicale 

dans laquelle elle conteste la naturalité de l’hétérosexualité, considérant que son 

institutionnalisation se trouve à la racine de la société patriarcale (2018 : 36) : 

 

[…] le sujet désigné (lesbienne) N’EST PAS une femme, ni économiquement, ni 

politiquement, ni idéologiquement. Car en effet ce qui fait une femme, c’est une 

relation sociale particulière à un homme, relation que nous avons autrefois appelée 

de servage, relation qui implique des obligations personnelles et physiques aussi bien 

que des obligations économiques […], relation à laquelle les lesbiennes échappent en 

refusant de devenir ou de rester hétérosexuelles.  

 

En affirmant que « les lesbiennes ne sont pas des femmes », Wittig achève donc 

de dénaturaliser le genre et de décorréler sexe et genre. Aussi Axelle 



99 
 

Playoust-Braure, dans une conférence donnée à l’Université de Lausanne en 2022, 

nous invite-t-elle à « faire à l’espèce ce que les études féministes et les études 

critiques de la race ont fait au sexe et à la race ». C’est-à-dire qu’il s’agit de postuler 

que « le spécisme est un ordre social au sein duquel s’opposent deux classes 

sociales aux intérêts antagonistes, à savoir l’humanité d’un côté et l’animalité de 

l’autre ». Toujours selon Axelle Playoust-Braure, il convient donc de repenser notre 

usage de noms « animaux » et « humains », leur préférant des termes tels 

qu’ « animalité » ou « humanité » afin de refléter l’appartenance à une classe 

sociale. En effet, « la catégorie Homo sapiens ne recouvre pas […] parfaitement la 

catégorie de l’humanité. […] De la même façon, [elle] ne pense pas que la catégorie 

« animaux » […] recouvre totalement la catégorie de l’animalité ». Et l’autrice de 

conclure : « le spécisme, ce n’est pas tant une affaire d’espèce au sens biologique 

qu’une question d’humanité et d’animalité comme des catégories sociologiques 

qui renvoient à des positions sociales hiérarchisées ».  

En effet, certains Homo sapiens sont animalisés quand quelques animaux, 

quoique toujours animalisés, bénéficient d’un degré relatif d’humanisation. Aussi, 

on assiste à un phénomène de chosification ou de personnification des animaux à 

la faveur de circonstances que l’on pourrait qualifier d’arbitraires en ce sens 

qu’elles sont décorrélées de toute donnée objective, et façonnées par des rapports 

de pouvoir, des usages ou des représentations humaines. Les réactions lorsque des 

non-humain·es s’évadent d’un abattoir en est une illustration. En effet, c’est 

comme si soudainement leur résistance les promouvait – aux yeux de l’opinion 

publique – du statut de viande en devenir, d’animal-outil, à celui d’individus dignes 

de considération ayant une vie intérieure dans laquelle on est en capacité de se 

projeter. Cette évasion suscite l’émotion au point de régulièrement aboutir à des 

élans de solidarité permettant le sauvetage des fugitifs·ves79, comme si cet acte les 

 
79 Ce fut notamment le cas en Croatie en 2010, dans le Rhône (France) en 2015, aux Pays-Bas en 
2018 ou aux États-Unis en 2021.  



100 
 

rendait moins animaux; comme s’il les distanciait du « statut de chose » pour 

reprendre les mots d’Yves Bonnardel (2018 : 169-170) :  

 

C’est parce qu’un être est approprié, qu’il a un statut de chose, fonctionnelle comme 

le sont les outils, qu’il va (socio-psycho-)logiquement être perçu comme non 

individualisé, comme interchangeable, et comme dénué de subjectivité (de 

conscience, d’intérêts, de volonté propres) puisqu’il est soumis à la volonté et aux 

intérêts du propriétaire. […] ; la nature d’une chose est sa fonction. 

 

Aussi certains animaux peuvent-ils échapper à la fonction que leur assigne 

l’idéologie dominante pour être symboliquement revalorisés dans l’ordre social, 

s’éloignant du statut de chose associé à l’animalisation au profit d’une forme 

d’humanisation perçue comme plus noble. C’est également le propre de la société 

spéciste que de répartir arbitrairement les vocations des non-humain·es 

(celles·eux qui ont vocation à être tué·es, à être chéri·es, etc.), animalisant ou 

humanisant selon des critères dénués de fondement objectif, mais profondément 

ancrés dans les constructions culturelles et idéologiques.  

 

On trouve également des indices du caractère social de l’espèce en 

analysant les arguments mobilisés par les classes dominées lorsqu’elles cherchent 

à légitimer leur position auprès des dominant·es. Face à leur exclusion du domaine 

de la pleine humanité, ces groupes ont souvent tenté de prouver qu’ils méritaient 

d’y être intégrés, non pas en contestant les fondements mêmes de la hiérarchie 

qui place les humanisé·es au-dessus des animalisé·es, mais en démontrant qu’ils 

répondaient eux aussi aux critères établis par les dominant·es. Cette dynamique 

est particulièrement visible dans les slogans spécistes déployés dans diverses luttes 

sociales, tels que « tous humains », « on n’est pas du bétail » ou « nous ne sommes 

pas de la viande » (ce dernier étant récurrent dans les luttes féministes) 

(Playoust-Braure et al., 2022). Ces expressions ne font pas référence à la nature 

biologique des individus concernés, mais bien à leur position sociale en tant 



101 
 

qu’individus animalisés. Dès lors, la rhétorique humaniste mobilise déjà, sans en 

avoir conscience, l’appartenance des individus à une espèce sociale et non 

biologique (ibid.). 

 

En postulant l'existence d'une espèce sociale, on propose donc une lecture 

de la société compartimentée en deux groupes sociaux antagonistes : les 

populations animalisées d’une part, et les populations humanisées qui jouissent du 

statut de dominant·es de l’autre. La société est donc vue comme une organisation 

sociale oppressive qui animalise et humanise toutes ses strates, indistinctement de 

l’espèce biologique. Toutefois, à l’instar des processus de racialisation, ces 

catégories sont poreuses et fluctuantes, particulièrement en ce qui concerne le 

degré d’animalisation des animaux non humains.  

Certains d’entre eux sont – dans une certaine mesure – humanisés et 

bénéficient d’un statut social spécifique, tandis que d’autres sont pleinement 

animalisés, ce qui mène à leur infériorisation et leur appropriation totale. Ce 

paradigme est notamment illustré par la différence de traitement entre les 

animaux domestiques et ceux d’élevage : les premiers sont communément 

considérés comme des compagnons80 quand les seconds sont perçus comme des 

ressources à exploiter dénuées de subjectivité. C’est donc bien la perception 

sociale du degré d’animalité qui établit une distance plus ou moins marquée entre 

ces individus et nous, conditionnant leur sort. La nature arbitraire et socialement 

construite de ce phénomène devient particulièrement manifeste lorsqu'on 

examine la perception de la souffrance, laquelle peut varier de manière radicale 

pour des individus issus de la même espèce, selon les contextes dans lesquels ils 

se trouvent. Ainsi, la torture d'un·e lapin·e domestique suscite une indignation 

 
80 Avec toutefois d’importantes failles juridiques déjà évoquées, et une dépendance absolue des 
individus envers leur propriétaire en ce qui concerne leurs conditions d’existence et 
d’épanouissement.  



102 
 

quasi unanime, tandis que l'élevage intensif de lapin·es dans des conditions 

déplorables81 et leur mise à mort restent largement acceptés, voire invisibilisés.  

C’est donc l’utilité des non-humain·es qui détermine prioritairement la 

perception de leur souffrance par la société; attestant à la fois d’un degré 

d’appropriation absolu et, à nouveau, de l’absence de corrélation entre espèce 

biologique et sociale. Dans ce contexte, le terme d’animalisation semble 

effectivement plus adapté que des catégories rigides rangeant d’un côté les Homo 

sapiens et de l’autre non-humain·es. 

 

3.1.3. La contestation de l’idéologie ne suffit pas 

 

L'approche matérialiste, particulièrement dans le contexte des théories 

critiques, soutient que la contestation des idéologies dominantes, bien 

qu'essentielle, ne suffit pas à déconstruire les rapports de pouvoir qui les 

soutiennent. Selon cette perspective, les idéologies sont des constructions sociales 

qui justifient et légitiment des structures économiques et politiques souvent 

inégalitaires, mais ces structures existent indépendamment des idées qu'elles 

véhiculent. Autrement dit, bien que la dénonciation des idéologies spécistes, 

racistes ou sexistes soit essentielle, elle demeure insuffisante pour abolir les 

rapports de domination. Il est donc nécessaire de remettre en question les 

fondements matériels sur lesquels ces rapports reposent, tels que les inégalités 

économiques, les hiérarchies sociales et les mécanismes institutionnels qui 

perpétuent ces dominations. 

La féministe matérialiste Monique Wittig affirme donc la nécessité d’une 

lutte des classes pour aboutir au changement et renverser l’idéologie 

dominante (2018 : 13) :  

 
81 En France, plus de 99% des 35 millions de lapin·es naissant dans les élevages chaque année 
subissent des conditions d’élevage intensives : sol grillagé, moins d’une feuille de papier A4 
disponible par individu puisque la réglementation n’établit aucune limite de densité, etc. Les 
conditions de vie sont telles que 22% des individus meurent avant d’atteindre l’âge d’abattage 
(Association L214, 2025). 



103 
 

 

L’idée qui m’importe ici, c’est qu’avant le conflit (la révolte, la lutte), il n’y a pas de 

catégories d’opposition mais seulement des catégories de différence. Et ce n’est qu’au 

moment où la lutte éclate que la violence des oppositions et le caractère politique des 

différences deviennent manifestes. Car aussi longtemps que les oppositions (les 

différences) ont l’air d’être données, d’être déjà là, « naturelles », précédant toute 

pensée - tant qu’il n’y a ni conflit ni lutte - il n’y a pas de dialectique, il n’y a pas de 

changement, pas de mouvement. La pensée dominante refuse de se retourner sur 

elle-même pour appréhender ce qui la remet en question. 

 

L’approche matérialiste postule que le renversement des structures de pouvoir est 

une condition sine qua non du changement social. Cette perspective entraîne une 

conséquence stratégique majeure, qui se distingue nettement de la tradition 

philosophique centrée sur la seule contestation idéologique. En effet, dans 

l’analyse matérialiste, l’idéologie émerge a posteriori et continuera de ressurgir 

tant que les structures concrètes de domination persisteront. Dans ce contexte, la 

contestation de l’idéologie n’est pas seulement insuffisante mais vaine puisque 

l’idéologie, loin d’être un phénomène figé, se réinvente perpétuellement. Tant que 

les structures de pouvoir qui la soutiennent demeurent intactes, elle continue 

d’évoluer, de se modifier et de s’adapter aux nouvelles réalités sociales. L’idéologie 

se régénère donc en permanence, offrant des justifications nouvelles aux formes 

de domination en place. Colette Guillaumin (1972 : 44) souligne cette dynamique 

de réinvention des idéologies racistes en déclarant : 

 

Le racisme est un monde du fantasme, et il obéit aux mêmes lois que celui-ci. Ce qui 

semble se passer dans le changement de l'idéologie du rapport à l'autre est identique 

aux variations de scénario qui se déploient sur la structure du fantasme. La variation 

idéologique serait d’ordre « scénariique » sur un fantasme d’altérité fondamental. 

 

En définitive, toute tentative de transformation sociale ne s’attaquant qu’à 

l’idéologie court le risque de ne produire qu’un déplacement du discours 



104 
 

dominant. Ce constat souligne l'importance d’une stratégie politique ancrée dans 

la transformation des rapports matériels et se traduit – dans la lutte antispéciste – 

par la nécessaire contestation des infrastructures symboliques et concrètes de 

l’exploitation des non-humain·es. Les institutions spécistes constituant, à l’heure 

actuelle, une norme sociale dominante, elles sont omniprésentes (politiques 

publiques, industrie agroalimentaire, industrie pharmaceutique, cadre législatif, 

élevage et abattoirs, etc.) et leur fragilisation nécessiterait un travail colossal. Il 

s’agirait donc de s’attaquer aux bases économiques et politiques qui soutiennent 

l’oppression spéciste, par la lutte contre les intérêts industriels et institutionnels 

qui la pérennisent, la mise en place d’alternatives concrètes aux modèles législatifs 

actuels82, la transformation des modes de production et de consommation, ainsi 

que par des actions visant à fragiliser les dispositifs normatifs qui invisibilisent cette 

exploitation. 

 Ainsi que nous l’expliciterons par la suite, la contestation efficace des 

oppressions systémiques ne saurait se passer de lutte des classes (Wittig, 2018 : 

13). Avec le recours à une perspective matérialiste, cette affirmation prend une 

dimension particulièrement puissante puisqu’elle détient le pouvoir d’unir toutes 

les populations animalisées contre les privilèges des humanisé·es. Le recours à une 

analyse matérialiste apporte donc une dimension fédératrice et émancipatrice à 

l’antispécisme. 

 

 

 

 
82 Dans ce contexte, l’existence de travaux comme ceux de Sue Donaldson et Will Kymlicka 
(Zoopolis, 2016) – qui suggèrent de nouvelles façons de faire société, en intégrant pleinement les 
intérêts des non-humain·es dans l’organisation sociale – est fondamentale.  



105 
 

3.2. Le recours à une lecture matérialiste, un moteur de convergence 

entre les luttes sociales  

3.2.1. L’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes 

ouvrant la voie à une convergence des luttes incluant l’antispécisme  

 

 

Le recours à des mécanismes d’animalisation dans les rapports de 

domination révèle à quel point les constructions sociales reposent sur des 

hiérarchies naturalisées, mobilisant l’image de l'animal pour justifier l’oppression 

de groupes minorisés. Ce constat invite à dépasser une lecture sectorielle des 

luttes sociales pour envisager une approche systémique des dominations. 

L’analyse matérialiste, en dévoilant les structures de pouvoir à l’origine des 

discriminations, constitue un outil précieux afin de saisir les liens entre domination 

des humain·es et des non-humain·es. En mettant au jour la racine commune des 

oppressions (en particulier la naturalisation de l’infériorisation des animalisé·es), 

elle ouvre la possibilité d’une convergence des luttes au sein de laquelle 

l’antispécisme s’inscrit pleinement.  

 

Dans les chapitres précédents, nous nous sommes efforcé·es de 

« dénaturaliser » le dualisme entre l’animal et l’être humain qui structure les 

sociétés occidentales. Nous avons ensuite examiné le concept d’espèce, en 

montrant que les catégories mobilisées pour justifier l’ordre social relèvent 

principalement de constructions sociales : ce n’est pas l’espèce biologique en tant 

que telle qui détermine le traitement réservé aux individus, mais le degré 

d’animalisation ou d’humanisation qui leur est socialement attribué selon leur rôle 

ou leur fonction dans la société 83. Dès lors, afin de déterminer l’appartenance de 

 
83 Nous faisons notamment référence aux différences de traitement qui peuvent exister entre deux 
animaux d’une même espèce selon la fonction qui leur est attribuée. Nous avons notamment 
évoqué l’exemple des lapins de compagnie ou d’élevage qui ne bénéficient pas du tout du même 
degré d’animalisation. 



106 
 

classe d’un individu, le critère de l’espèce sociale – autrement dit celui de l’espèce 

vécue qui divise les individus entre animalisés et humanisés – semble plus 

pertinent.  

 

Ainsi les êtres humains n’échappent-ils pas au recours à l’animalisation en 

tant qu’outil d’infériorisation et de mise en altérité de certaines minorités (Awada, 

2021 : 104-108). On trouve d’ailleurs de nombreux indices de l’existence d’une 

espèce sociale dans l’étude des phénomènes de domination et/ou de 

discrimination envers les classes sociales humaines minorisées. Dans ce contexte, 

la sociologue Kaoutar Harchi introduit la notion de « zoopolitique » pour désigner 

l’ordre social occidental. Dans un entretien, elle développe sa pensée en ces 

termes (Harchi, 2025) :  

 

J’ai voulu montrer qu’une histoire, des effets, des causes, des relations, une 

dynamique existaient. Cela impliquait de tenter de penser ensemble 1492 [] et la 

colonisation des Amériques par les colons d’Europe avec notre époque contemporaine 

marquée, notamment, par les politiques islamophobes de l’État français. Tout ne se 

confond pas, bien sûr, mais tout est lié. L’animalisation est ce lien. Le monde est 

structuré par une zoopolitique, c’est-à-dire un ordre social qui s’articule autour du 

rapport social d’espèce. 

Cette zoopolitique permet aux membres de l’espèce homo sapiens de se dédouaner 

des crimes commis contre les êtres animalisés. Car, après tout, ce ne sont que des 

animaux dont la civivisation aurait raison de se protéger. L’animalisation […] est à la 

fois ce qui rend tuable et ce qui justifie la tuerie. 

 

Si les illustrations de l’animalisation des dominé·es sont malheureusement 

légion, l’antisémitisme en demeure l’un des exemples les plus saisissants avec des 

métaphores animalières qui remontent aux débuts de l’histoire chrétienne. Dans 

la seconde moitié du IVe siècle, le patriarche de Constantinople, Jean Chrysostome, 

décrivait déjà la synagogue comme « un repaire pour bêtes sauvages ». Toutefois, 

on connaît davantage les comparaisons rendues tristement célèbres par la 



107 
 

propagande nazie et qui décrivait les Juif·ves comme des « parasites, vermines, 

bêtes de proie – en un mot, des sous-hommes » (Patterson, 2008 : 77-78). De 

même, l’esclavage a été le théâtre de rhétoriques similaires, où les personnes 

réduites en esclavage étaient systématiquement comparées à des bêtes de 

somme, à du bétail ou à des primates afin de légitimer leur exploitation et leur 

déshumanisation (Patterson, 2008 : 53-59). Aux États-Unis, la traite 

transatlantique s’accompagnait également d’un discours pseudoscientifique 

insistant sur la supposée proximité des populations africain·es avec les non-

humain·es, et censée justifier leur statut de propriété et leur soumission aux colons 

blancs (Fredrickson, 1987 : 71-72). Dans The Dreaded Comparison: Human and 

Animal Slavery (1988 : 31-34), Marjorie Spiegel fait également état des 

rapprochements constants entre non-humain·es et esclaves noir·es. L’autrice cite, 

entre autres, des métaphores comparant un « bon esclave » à un « mastiff84 

docile ».  

 

Dans une logique comparable de déshumanisation, Sunaura Taylor (2017 : 

134) analyse l’animalisation perpétuelle subie par les personnes en situation de 

handicap et explique : « Qualifier quelqu’un d’animal nous libère de toute 

obligation morale et de la honte que nous devrions ressentir quand un être est 

réifié ». Cette déshumanisation constitue donc un phénomène récurrent qui a été 

employé pour justifier la marginalisation et/ou la discrimination de certains 

groupes sociaux minoritaires auxquels on peut ajouter les homosexuel·les, 

certaines minorités ethniques, les personnes issues de l’immigration, etc. 

(Kymlicka, 2024 : 38-39). L’animalisation des personnes racisées demeure 

d’ailleurs, dans nos sociétés occidentales, l’un des procédés issus du racisme 

ordinaire le plus fréquent. En effet, les femmes noires sont souvent d’un même 

geste exotisées et déshumanisées : « Les femmes des Suds, notamment les 

Africaines, seraient plus sauvages, les cheveux bouclés ou crépus seraient 

 
84 Il s’agit d’une race de chien de grande taille. 



108 
 

synonymes d’une certaine fougue car, comme l’animal, ces femmes-là ne se 

laissent pas dompter » (Bahaffou dans Harchi, 2022 : 13). Ce phénomène, loin 

d’être anecdotique, demeure profondément ancré dans nos sociétés 

contemporaines : « Les femmes racisées font l’objet, par la performativité du 

langage et de l’imagerie, d’une animalisation à la fois ordinaire et structurelle 

particulièrement marquée » (Harchi, 2022 : 12). 

L’analyse matérialiste permet ainsi de porter un regard plus objectif sur les 

phénomènes de hiérarchisation sociale. C’est d’ailleurs ce qui a rendu son 

appropriation par les féministes matérialistes des années 1970 si révolutionnaire, 

à une époque où les discours naturalisant les différences entre les genres étaient 

encore largement dominants. Dans le contexte antispéciste, elle permet d’aboutir 

à une analyse des phénomènes sociaux dépouillée85 des prismes idéologiques issus 

de l’humanisme ou de l’héritage judéo-chrétien occidental qui tendent à 

naturaliser certaines hiérarchies et à invisibiliser les rapports de domination sur les 

non-humain·es. En recentrant l’attention sur les conditions concrètes d’existence 

et les intérêts socio-économiques en jeu, le matérialisme ouvre la voie à une 

lecture véritablement transversale des oppressions. En effet, comme nous l’avons 

examiné précédemment, une lecture matérialiste de la société aboutit, sur le 

modèle des luttes féministes et antiracistes, à un questionnement des rapports de 

pouvoir fondés sur l’exploitation des corps, qu’ils soient humains ou non humains. 

Dans cette perspective, l’antispécisme apparaît non pas comme une revendication 

morale isolée, mais comme une critique structurelle des logiques de domination et 

d’appropriation qui traversent l’ensemble du tissu social. Loin de relever d’un idéal 

abstrait ou d’une sensibilité individuelle, il s’inscrit dans une analyse des rapports 

matériels de production et de reproduction de la violence, rejoignant ainsi les 

autres luttes émancipatrices dans leur dénonciation des mécanismes d’exclusion, 

de hiérarchisation et de profit au détriment des plus vulnérables.  

 
85 Du moins autant que possible dans la mesure où il est difficile de se libérer intégralement de 
l’imprégnation sociale et culturelle dominante. 



109 
 

 

Outre cette analyse singulière des systèmes oppressifs, le matérialisme 

invite au dépassement des débats idéologiques au profit du renversement concret 

des structures de pouvoir (Playoust-Braure, 2022). Comme l’expose Monique 

Wittig (2018 : 13), la lutte des classes constitue un ingrédient indispensable de 

l’aboutissement à un changement pérenne. Dès lors, la conscientisation d’une 

espèce sociale laisse présager une alliance de toutes les populations animalisées, 

quel que soit le degré d’appropriation qu’elles subissent.  

Ce changement de perspective impose de repenser les stratégies 

d’émancipation, et en particulier les stratégies de résistance fondées sur la 

« politique de la respectabilité » dans la mesure où elles reproduisent les 

hiérarchies existantes au lieu de les subvertir. En effet, la politique de la 

respectabilité, qui consiste pour les groupes dominés à s’émanciper en légitimant 

leur appartenance à la classe dominante, condamne à l’échec toute tentative 

d’abolition des oppressions (Austin dans Harris, 2009 : 29-30; Ko et al., 2020 : 70-

75). Cette démarche ne permet donc que de « déplacer la ligne d’abjection » et 

encourage l’intensification du dénigrement et de l’isolement des individus qui 

demeurent sous cette ligne de démarcation. C’est ce phénomène que dénonce 

Angela Harris (2009 : 29-30) dans une critique de la rhétorique antiraciste 

dominante :  

 

[L]a « politique de la respectabilité » [est] l’effort visant à obtenir des avancées 

politiques et sociales pour son groupe en déplaçant légèrement la ligne de l’abjection, 

juste assez pour permettre aux plus privilégiés de passer de l’autre côté. Le problème 

avec cette politique de la respectabilité, bien sûr, est qu’elle aggrave la souffrance en 

intensifiant l’isolement et la dévalorisation de celles et ceux qui ne sont tout 

simplement pas assez « normaux » pour passer ; et qu’elle réduit les chances d’un 

véritable moment politique de transformation. 

 



110 
 

Ainsi l’invocation par les minorités de leur humanité, afin de se distinguer des 

non-humain·es86 et de revendiquer une amélioration de leurs conditions 

d’existence, est-elle vouée à l’échec : elle encourage une réflexion dualiste prête à 

être réactivée pour animaliser et inférioriser d’autres populations fragilisées 

(Giroux, 2021 : 92-93). L’approche matérialiste aboutit donc spontanément à une 

vision intersectionnelle de la question du spécisme qui porte en elle un potentiel 

émancipateur fort, participant de la mise à mal de l’un des dispositifs oppressifs les 

plus récurrents : l’humanisme des Lumières. Axelle Playoust-Braure et Yves 

Bonnardel plaident, dans Solidarité animale, pour un monde libéré de la menace 

permanente d’animalisation, dans l’intérêt de toutes les minorités (2020 : 188) :  

  

L’humanisme est un particularisme, un chauvinisme d’espèce qui se dresse contre 

l’universel. Il doit être dépassé, en gardant le meilleur de ce qu’il a promu : la volonté 

d’égalité. […] Le projet antispéciste est celui de la rupture avec la tradition 

multimillénaire des éthiques (et des politiques) fondées sur les appartenances et sur 

les hiérarchies, qui procèdent par l’essentialisation des individus et l’invocation d’une 

échelle des êtres. Car l’appartenance à un groupe défini, une classe qui bénéficie des 

droits et des privilèges, nécessite d’en tracer les contours et les gradations. 

 

Et de conclure (2020 : 189) : 

 

Loin de constituer un « sous-problème », un enjeu secondaire, la question animale 

représente ainsi, outre son ampleur quantitative […], un point structurant central de 

tous les discours de domination. 

 

Une lutte des classes dessinant ses contours selon les critères d’une espèce 

sociale serait donc infiniment plus puissante que les revendications isolées des 

différents groupes minorisés. Elle permettrait de rompre avec l’un des 

soubassements incontournables de toutes les discriminations : la menace 

 
86 Au travers de slogans tels que « nous ne sommes pas des animaux » ou « tous humains » 
comme évoqué précédemment.  



111 
 

d’animalisation. En ce sens, une mobilisation des animalisé·es – qu’iels soient 

humain·es ou non – constituerait une force politique inédite. Plutôt que de se 

rallier à une humanité définie par l’exclusion, cette bannière commune autour de 

l’animalité subie permettrait de rassembler les opprimé·es au-delà des catégories 

identitaires traditionnelles, et de remettre en cause la logique de hiérarchisation 

des êtres (Harchi, 2022 : 15-17).  

 

3.2.2. L’afrovéganisme, un mouvement intrinsèquement intersectionnel 

ancré dans le matérialisme  

 

Si une convergence des luttes semble possible d’un point de vue théorique, 

encore faut-il en identifier des manifestations concrètes. Aussi, l’afrovéganisme 

semble incarner l’un des exemples les plus aboutis de cette jonction entre les luttes 

antiracistes, anticoloniales et antispécistes. À la fois ancré dans une critique 

matérielle des rapports d’oppression et dans une expérience vécue de 

l’animalisation des corps racisés, ce courant réunit les conditions d’un 

dépassement des clivages militants traditionnels. 

  

En effet, l’approche afrovégane (aussi appelée black veganism) porte un 

regard intersectionnel sur des systèmes de domination imbriqués, en particulier 

l'exploitation des non-humain·es et celle des populations racisées. Comme le 

résume Aph Ko, l’une des co-autrices de Apho-ism, Essays on Pop-Culture, 

Feminism, and Black Veganism from Two Sisters (2020 : 140), le véganisme noir est 

« un mouvement sociopolitique qui réarticule l’oppression des Noirs sous l’angle 

de l’animalité et de la race ». Aussi, dans leur ouvrage, Aph et Syl Ko argumentent 

en faveur d’une analyse et d’une déconstruction conjointe des systèmes 

d’oppression patriarcaux, coloniaux, racistes et antispécistes. 

L’afrovéganisme est donc intrinsèquement intersectionnel, et porte en lui 

l’aspiration à une convergence des luttes, postulant la nécessité d’une libération 



112 
 

animale décoloniale. Contrairement aux approches traditionnelles du véganisme 

qui sont dominées par des perspectives blanches87, ce mouvement est (comme son 

nom l’indique) constitué majoritairement de personnes noires qui expérimentent 

directement l’animalisation, notamment au travers du racisme systémique. Ce 

phénomène de déshumanisation demeure encore largement banalisé, en 

particulier aux États-Unis, comme en témoignent Ko et al. (2020 : 20) : 

 

En mars 2015, le département de police de San Francisco a fait l’objet d’une enquête 

pour des échanges de messages racistes et homophobes. Think Progress rapporte à ce 

sujet : « Les messages rendus publics […] comprenaient […] des insultes comparant les 

Afro-Américains à des singes, des appels à lyncher tous les Afro-Américains, et même 

un message affirmant : “Ce n’est pas illégal d’abattre un animal.” » 

 

Plus loin dans le texte de Ko et al., on découvre qu’un autre rapport a révélé des 

propos non moins choquants émanant des représentant·es du système judiciaire 

de Los Angeles. Ceux·celles-ci utilisaient couramment l’acronyme N.H.I. (signifiant 

No Human Involved – autrement dit, « aucun·e humain·e impliqué·e ») pour 

désigner les affaires concernant de jeunes hommes noirs issus des ghettos urbains 

et sans emploi.  

 L’afrovéganisme n’ignore donc pas les mécanismes de déshumanisation qui 

visent directement les personnes noires. Au contraire, la philosophe afrovégane 

Syl Ko (2019) pousse plus loin la réflexion en évoquant la racialisation des 

non-humain·es : « je soutiens que les animaux non humains sont racisés et que 

nous devrions comprendre leur subordination comme un phénomène racial ». En 

effet, l’intersectionnalité du véganisme noir tient à son analyse singulière des 

phénomènes d’animalisation : si l’existence d’une espèce sociale est centrale, 

 
87 L’afrovéganisme est né en réponse à l’invisibilisation des personnes noires au sein des 
mouvements véganes traditionnels. En adoptant une approche décoloniale de l’antispécisme, il 
répond aux enjeux propres aux populations noires et se démarque des discours du véganisme 
dominant, dont certains ont pu avoir un effet repoussoir vis-à-vis des personnes racisées (Drew 
dans Harper, 2010 : 85-89). 



113 
 

l’afrovéganisme postule qu’elle oppose en réalité tous les êtres sentients au seul 

homme blanc (qui est le seul humanisé). Ce dernier est alors universalisé et érigé 

en norme, relayant tous les autres êtres vivants au rang de dominé·es (Ko et al., 

2020 : 22-23)88. Selon cette approche, la lutte contre le suprémacisme blanc (et 

masculin) doit refuser toute forme de segmentation (et donc de dualisme quel qu’il 

soit) et passe nécessairement par une solidarité antiraciste, décoloniale et 

antispéciste. 

 

 Au travers d’une analyse qu’on pourrait qualifier de matérialiste, 

l’afrovéganisme s’intéresse donc aux structures de dominations qu’il entend 

renverser en luttant contre le suprémacisme blanc. À l’instar du féminisme 

matérialiste, l’afrovéganisme refuse toute explication essentialiste des 

oppressions. Il s’attache à mettre en lumière les rapports concrets d’exploitation 

et de dépossession – économiques, politiques, alimentaires – auxquels sont 

confrontées les populations noires, en particulier dans une perspective post-

esclavagiste et post-coloniale. Cette approche permet ainsi de penser l’imbrication 

entre racisme et spécisme en analysant la façon dont les corps noirs et non 

humains ont été historiquement co-asservis par la classe dominante des 

humanisé·es (à savoir les personnes blanches).  

Cette perspective critique ne se limite pas à une analyse théorique des 

systèmes de domination, mais se prolonge par l’examen des pratiques culturelles 

et alimentaires héritées de l’histoire coloniale et esclavagiste, et en particulier de 

la soul food, cette nourriture traditionnelle afro-américaine héritée de l’esclavage. 

Constituée majoritairement de plats frits et riches en viande, la soul food est 

considérée comme centrale dans l’héritage noir étasunien, mais également 

comme partiellement responsable de l’épidémie d’obésité accablant la population 

 
88 Dominé·es qui sont régulièrement regroupé·es sous la bannière des Autres (Others) dans la 
littérature afrovégane (Deckha, 2010 : 37). 



114 
 

afro-américaine (Bernhart et al., 2023 : 124)89. En dépit des conséquences 

sanitaires considérables de cette épidémie, le renoncement à ces pratiques 

alimentaires ancestrales est souvent perçu comme un rejet de l’héritage noir, voire 

comme une volonté de se conformer aux codes culturels blancs (ou, en anglais, 

« act white ») (Harper, 2010 : 43; Rosenfeld et al., 2022 : 1610). L’attachement à 

ce marqueur identitaire est si fort qu’il s’agit d’ailleurs, d’après Greenebaum (2018 

: 15-16), d’un frein majeur à l’adhésion des Afro-Américain·es au véganisme.  

 Le mouvement afrovégane, qui s’inscrit dans une vision plus holistique que 

les mouvements antispécistes blancs (Ko et al., 2020 : 80-81), invite plutôt à une 

révision du récit entourant la soul food. Il appelle à une prise de conscience 

collective de la nature coloniale des comportements alimentaires des personnes 

afro-américaines et à une émancipation au travers du passage à une alimentation 

végane. Dès lors, le mouvement conteste l’idéologie dominante en qualifiant la 

soul food de résidu colonial façonné par l’esclavage et la dépossession. Imposée 

aux populations noires dans un contexte de privation, elle perpétue une 

dépendance à des aliments peu nutritifs et souvent délétères pour la santé. Selon 

A. Breeze Harper (2010 : 49), ce phénomène s’inscrit dans un contexte de 

« racisme environnemental » et de « génocide culturel » des populations racisées 

et pauvres. En effet, l’industrie américaine du fast food cible prioritairement les 

personnes noires et racisées, notamment en les sur-représentant dans leurs 

campagnes publicitaires (Gilmore et al., 2012 : 319). Ces entreprises s’implantent 

également massivement dans les quartiers noirs où l’accès à une alimentation 

saine est limité90, perpétuant ainsi des inégalités systémiques sous couvert de 

choix individuels (Rosenfeld et al., 2022 : 1602; Walker et al., 2010 : 876-881). 

L’afrovéganisme considère donc la soul food comme un outil de contrôle 

 
89 82% des femmes noires américaines sont en surpoids ou obèses selon un rapport du National 
Center for Health Statistics (2016). Une autre étude a montré que presque la moitié des afro-
américain·es étaient obèses (56,6% pour les femmes) contre 32,6% pour la population blanche 
américaine (32,8% pour les femmes spécifiquement) (American Psychological Association, 2015). 
90 L’implantation des chaînes de supermarchés dans les quartiers noirs américains ne représente 
que 52% de celle des quartiers blancs (Walker et al, 2010 : 880). 



115 
 

génocidaire enfermant les communautés afro-américaines dans un vestige 

délétère de l’époque coloniale. 

En rejetant cette assignation, le mouvement entend s’attaquer aux 

héritages imposés par la domination blanche et aux mécanismes capitalistes qui 

entretiennent cette dépendance. Il s’inscrit également dans une démarche 

politique de réappropriation culturelle, la transition vers une alimentation végétale 

permettant de renouer avec certaines pratiques alimentaires ancestrales des 

cultures africaines précoloniales. Contrairement au récit dominant, ces traditions 

étaient majoritairement végétales et ne présentaient aucune similitude avec la 

soul food américaine (Harper, 2010 : 59; Rosenfeld et al., 2022 : 1611).  

  

 Le projet afrovégane, dans la lignée des études critiques de la race, propose 

donc une approche qualifiable d’intersectionnelle et matérialiste. Son contre-

projet est celui d’une société libérée conjointement du racisme, du colonialisme, 

du spécisme et, par extension, de tous les systèmes d’oppression. En effet, selon 

les tenant·es du véganisme noir, la matrice commune à ces mécanismes de 

domination exige une dissolution simultanée, et donc une convergence des luttes. 

Dans cette perspective politique radicale, le rejet des produits d’origine animale 

incarne une façon concrète de lutter contre les logiques racistes encore à l’œuvre 

actuellement (cantonnement des populations noires à une alimentation de 

mauvaise qualité, instrumentalisation de la soul food, etc.). L’afrovéganisme 

s’impose ainsi comme un mouvement résolument matérialiste, en articulant lutte 

antiraciste et libération animale à partir des conditions concrètes d’oppression. Il 

propose un levier de résistance contre la domination blanche au travers, 

notamment, de la réappropriation politique des pratiques alimentaires. 

 Si ce mouvement s’adresse prioritairement aux populations noires et 

afro-descendantes, l’adhésion à ses idées n’est pas réservée à ces seules 

communautés (Ko et al., 2020 : 124-126) :  

 



116 
 

Le véganisme noir n'est pas destiné uniquement aux Noirs. Le véganisme noir est 

simplement noir dans sa perspective. […] [C’] est un outil méthodologique pour 

réactiver nos imaginations. Il est conçu pour relocaliser la question animale […] pour 

bénéficier à tout être opprimé. 

 

Le véganisme noir se caractérise donc principalement par la singularité de sa 

perspective enracinée dans l’expérience noire, et par son invitation à décoloniser 

les luttes sociales au sens large. Il témoigne également de la capacité des analyses 

matérialistes à faire émerger des formes de résistance concrètes, articulant la lutte 

contre le spécisme à celles contre les autres systèmes d’oppression. 

 

  



117 
 

Conclusion 

 

Dans le cadre de cette recherche, nous avons exploré les possibilités de 

convergence entre l’animalisme et les autres luttes sociales engagées contre les 

systèmes de domination, telles que le féminisme, l’antiracisme ou 

l’anticapacitisme. Plus précisément, nous nous sommes efforcé·es de répondre à 

la question suivante : « Dans quelle mesure des alliances sont-elles possibles entre 

l’animalisme et les autres mouvements sociaux luttant contre les systèmes de 

domination? ».  

Nous avons commencé par formuler la nécessité pour l’animalisme de 

s’inscrire dans une perspective résolument antispéciste, afin d’accroitre la 

politisation de ce mouvement et de créer les conditions d’un véritable dialogue 

avec d’autres luttes. En effet, en apportant une assise théorique rigoureuse, 

l’antispécisme permet à l’animalisme de combler ses angles morts, en particulier 

son manque d’analyse des systèmes de domination qui le condamne à rester en 

marge des autres mouvements sociaux. L’étude des soubassements du spécisme 

nous a ensuite amené·es à dénaturaliser les fondements des hiérarchies de pouvoir 

qui sous-tendent les rapports oppressifs. Nous avons donc mis en évidence un 

certain nombre de convergences, dont beaucoup trouvent leur origine dans la 

frontière que l’humanité occidentale s’est appliquée à tracer afin de tenir son 

animalité à distance. Cette séparation, d’abord justifiée par les discours 

théologiques, a ensuite été consolidée par les humanités, qui ont contribué à la 

pérenniser. Dans ce contexte, la responsabilité de certain·es penseur·euses de 

l’humanisme a été interrogée, notamment en raison de leur participation à la 

naturalisation de cette délimitation arbitraire, conférant une apparente légitimité 

à des hiérarchies socialement construites (Burgat, 2006 : 27).  

Outre le dévoilement de l’idéologie spéciste, nous avons formulé 

l’hypothèse selon laquelle il existerait un continuum de violences entre 

l’oppression banalisée des non-humain·es et celle des minorités humaines. 



118 
 

Appuyée par un nombre important d’études scientifiques établissant une 

corrélation entre les idées spécistes et la hiérarchisation des vies humaines 

(Playoust-Braure et al., 2020 : 139-143), cette hypothèse avalise la nécessité de 

penser les mécanismes oppressifs selon un prisme analytique transversal. C’est 

également la théorie avancée par la sociologue Kaoutar Harchi (2025) qui affirme 

que : « L’oppression des animaux nourrit une chaine d’oppressions ». Une position 

que la chercheuse justifie en ces termes : 

 

L’animalisation des animaux, le fait que les animaux soient des animaux — c’est-à-dire 

des êtres tuables, des êtres qu’on peut manger, des êtres dont on ne se soucie pas —

 est une violence ouverte, c’est-à-dire une violence qui en appelle et en justifie bien 

d’autres.  

 

Dans un second temps, nous avons cherché à identifier les freins limitant 

l’articulation de l’antispécisme et des autres mouvements sociaux. Pour ce faire, 

nous avons résolu d’analyser les relations entre l’antispécisme et l’anticapacitisme; 

deux luttes sociales dont la convergence demeure timide en dépit de 

problématiques et d’intérêts communs manifestes (remise en question du modèle 

social productiviste, lutte contre l’invisibilisation et la ségrégation systémiques, 

animalisation, etc.). Nous avons mis en lumière des obstacles d’ordre historique, 

conceptuel et stratégique, et en particulier le recours par les personnes dominées 

à la « politique de la respectabilité ». Formulée initialement dans le contexte des 

personnes racisées, cette stratégie consiste, pour les groupes marginalisés, à 

tenter d’échapper à l’oppression en légitimant leur appartenance au groupe des 

dominant·es (Ko et al., 2020 : 70-75). Bien que compréhensible dans le contexte 

spéciste et dualiste occidental, ce phénomène semble stérile dans une perspective 

de bouleversement des mécanismes structurels de domination. En effet, il ne 

questionne pas les normes oppressives, mais cherche à s’y conformer — déplaçant, 

sans la dissoudre, la frontière entre les vies considérées comme dignes et les autres 

(Harris, 2009 : 29-30).  



119 
 

Un rapprochement entre ces deux luttes semble toutefois constituer un 

préalable à toute véritable perspective d’émancipation : le spécisme reposant sur 

une logique capacitiste, et inversement, l’abolition de l’un ne saurait advenir sans 

une remise en cause radicale de l’idéologie de l’autre (Taylor, 2019 : 180). De 

même, tant que l’animalisation continuera d’opérer comme un outil de 

disqualification sociale, les groupes opprimés resteront exposés à cette menace. 

Le renversement du régime spéciste apparaît donc comme l’un des garants d’une 

déconstruction durable du capacitisme et, plus largement, des phénomènes de 

hiérarchisation sociale (Giroux, 2021 : 92-93).  

 

 Dans une ultime partie, nous avons formulé l’hypothèse selon laquelle le 

recours à une lecture matérialiste historique serait en mesure d’ouvrir des 

perspectives porteuses en matière de décloisonnement des luttes sociales. Ce 

cadre analytique nous a permis de reconsidérer les catégories sociales établies 

pour faire émerger une structuration de la société en deux grandes classes aux 

intérêts antagonistes avec d’un côté, une classe humanisée, dominante, et de 

l’autre une classe animalisée, dominée et exploitée par la précédente (Harchi, 

2025) :  

 

La véritable division qu’on aurait tout intérêt à considérer, c’est plutôt celle qui 

oppose les êtres humanisés – les êtres qui ont accédé à la communauté morale, la 

communauté humaine – et les êtres animalisés, qui eux, au contraire, ont été rejetés 

de cette communauté. […] De la division nature-culture et de la division animal-

humain découlent tout un ensemble de divisions qui continuent à structurer notre 

rapport au monde. 

 

Une telle catégorisation permet de lier toutes les figures de l’altérisation – 

qu’elles soient racisées, handicapées, genrées ou essentiellement animalisées – et 

de repenser les luttes sociales dans une perspective unifiée de lutte des classes 

élargie à l’ensemble des dominé·es (humain·es ou non-humain·es). Ce prisme 



120 
 

analytique renouvelle notre compréhension des rapports de domination, ouvrant 

la voie à une convergence de tous les mouvements sociaux évoqués, incluant 

l’antispécisme. Ce dernier se situe donc aux antipodes d’une simple revendication 

morale; il amorce une critique structurelle des logiques d’appropriation, de 

hiérarchisation et d’exclusion.  

Enfin, nous avons démontré le potentiel d’une véritable solidarité 

interespèces au travers de l’afrovéganisme, qui constitue l’expression concrète 

d’un antispécisme véritablement intersectionnel. Enraciné dans les réalités 

matérielles des populations afrodescendantes, il illustre l’aptitude de 

l’antispécisme à s’inscrire dans une perspective de justice globale, sans 

hiérarchisation entre les luttes. Le véganisme y devient un outil de résistance 

puisqu’il incarne un retour à certaines traditions précoloniales, le rejet de la soul 

food entendue comme un héritage colonial, et s’oppose concrètement au racisme 

systémique. En effet, aux États-Unis notamment, l’afrovéganisme dénonce les 

inégalités d’accès à une alimentation saine, liées à des logiques raciales et 

économiques, et constitue une forme de réappropriation politique et culturelle de 

la nourriture. 

 

Au-delà de cette analyse, la singularité du présent mémoire tient d’abord à 

sa thématique, qui questionne l’un des angles morts des sciences sociales et 

politiques contemporaines. En effet, notre réflexion est née du constat d’une 

marginalisation récurrente de la question animale au sein de ces disciplines. 

Si un intérêt croissant de la communauté scientifique pour la question 

antispéciste s’est tout de même fait sentir ces dernières années, il semble que les 

chercheur·euses s’intéressant aux convergences des luttes incluant l’antispécisme 

continuent à émerger principalement de ses rangs militants ou théoriques. 

Autrement dit, ce sont le plus souvent des personnes déjà sensibilisées à 

l’antispécisme qui développent ces réflexions. En conséquence, les apports 

potentiels de l’antispécisme aux autres luttes sociales demeurent encore 



121 
 

largement méconnus en dehors des cercles antispécistes et gagneraient à être 

approfondis, afin d’enrichir les stratégies de lutte contre l’ensemble des systèmes 

de domination. 

Dans cette perspective, l’approche matérialiste que nous mobilisons 

contraste avec la tradition intellectuelle antispéciste dominante qui demeure 

historiquement philosophique et éthique. Ainsi notre travail s’inscrit-il dans la 

continuité des travaux d’Axelle Playoust-Braure, dont nous avons prolongé la 

démarche en proposant le concept d’« animage ». Celui-ci visait à désigner 

l’appropriation et l’exploitation de tous les animaux non humains, indistinctement 

de leur situation matérielle d’existence et de leur degré d’animalisation 91. À l’instar 

de ce que des termes comme « sexage » ou « servage » permettent de mettre en 

lumière dans d’autres rapports de domination, « animage » souligne la réduction 

systémique des animaux au statut d’êtres appropriés. 

 

Si la notion d’animalisation constitue, nous l’avons vu, l’une des clés de 

voute intemporelles des mécanismes discriminatoires, le contexte capitaliste 

contemporain nous invite à enrichir l’analyse des mécanismes oppressifs par 

d’autres outils, tels que le concept de réification. Théorisée par Georg Lukács dans 

le sillage de Marx, elle désigne le processus par lequel les êtres humains se 

trouvent réduits à l’état de choses sous l’effet de la logique marchande capitaliste 

(Lukács, 1922 : 114). Chez les penseur·euses de l’École de Francfort, la réification 

n’est plus seulement liée aux rapports marchands, mais devient le produit d’une 

rationalité instrumentale92 qui traverse toute la culture moderne, neutralisant les 

singularités et réduisant les êtres à leur fonction productive ou utilitaire. Aussi 

Horkheimer et Adorno résument-ils ce phénomène en ces termes : « tout ce qui 

ne se laisse pas réduire à l’échange est suspect » (1974 : 27).  

 
91 Quand Axelle Playoust-Braure focalisait sa réflexion sur la condition des animaux d’élevage. 
92 Théorisée par Weber, la rationalité instrumentale désigne une forme de raison qui privilégie 
l'efficacité des moyens sans questionner les fins, réduisant ainsi les êtres et les choses à leur seule 
utilité. 



122 
 

L’apport de cette grille de lecture à notre question de recherche gagnerait 

à être étudié plus amplement. En effet, l’analyse sous le prisme de la réification 

enrichit la perspective apportée par l’animalisation en analysant la façon dont 

l’économie marchande s’approprie les êtres et les rapports sociaux. Quand 

l’animalisation rend compte du processus idéologique par lequel certaines vies 

sont placées en dehors de notre considération morale, la réification met en lumière 

les procédés qui privent de subjectivité et transforment chaque strate de la société 

(humain·es, non-humain·es, végétaux, etc.) en ressources et/ou en outils. Là où 

l’animalisation déshumanise, la réification instrumentalise. Il semble donc que ces 

deux dynamiques, loin de s’exclure, se répondent. En effet, l’exclusion morale 

précède souvent l’appropriation matérielle, et les populations les plus animalisées 

sont régulièrement les plus réifiées voire appropriées.  

Si l’étude des imbrications entre animalisation et réification est 

particulièrement pertinente lorsqu’il s’agit d’analyser certains rapports sociaux 

(comme ce peut être le cas du sexisme qui est fortement imprégné par les 

impératifs capitalistes imposés au modèle familial par exemple), il faut toutefois 

reconnaître les limites inhérentes au concept de réification. En effet, si certain·es 

auteur·ices abordent son application aux individus non humains (Chanson et al., 

2014 : 32-34), la tradition critique occidentale dans laquelle elle s’inscrit reste 

majoritairement anthropocentrée. Elle tend ainsi à invisibiliser les formes 

d’oppression spécifiques subies par les animaux, dont la mise à disposition totale 

(comme viande, force de travail, divertissement ou matériau) ne suscite que 

rarement une interrogation morale. À l’inverse, le concept d’animalisation pense 

spontanément de manière transversale la fabrication des vies "sacrifiables", 

qu’elles soient humaines ou non humaines. Il gagnerait toutefois à être enrichi par 

une analyse approfondie de ces enjeux sous le prisme de la réification, afin 

d’examiner spécifiquement les effets économiques de l’exclusion, ainsi que sa 

structuration matérielle. 

 



123 
 

Par ailleurs, si les perspectives ouvertes par une approche matérialiste de 

l’antispécisme semblent prometteuses, il faut néanmoins nuancer les résultats de 

notre recherche puisque certaines limites sont susceptibles d’entraver la 

convergence théorique que nous esquissons. En effet, bien que l’étude des freins 

au rapprochement entre l’antispécisme et l’anticapacitisme soit particulièrement 

explicite en raison de la proximité conceptuelle liant ces deux mouvements, elle 

n’en demeure pas moins insuffisante pour fournir une vision exhaustive des 

obstacles pouvant entraver la convergence avec d’autres luttes sociales, qui 

présentent parfois des enjeux et des tensions spécifiques. 

Le fait que notre approche demeure essentiellement théorique est une 

autre limite notable de notre travail, qui pose les bases d’une articulation des luttes 

mais gagnerait à être prolongé par des enquêtes empiriques et par l’analyse 

d’autres expérimentations concrètes de coalitions entre l’antispécisme et d’autres 

mouvements sociaux. L’étude du Food Empowerment Project – liant justice 

alimentaire, véganisme, protection de l’environnement et droits sociaux – aurait 

par exemple été très instructive, mais dépassait le champ de ce mémoire.  

 

De surcroît, ce travail de recherche nous amène à considérer que 

l’avènement d’une véritable solidarité interespèces suppose non seulement une 

déconstruction profonde des systèmes de croyances occidentaux, mais également 

le renoncement aux privilèges découlant du suprémacisme humain. De tels freins 

peuvent faire perdre de vue les intérêts dont nous nous sommes efforcé·es de 

démontrer l’existence pour l’être humain. Enfin, cette convergence des luttes à la 

faveur des animalisé·es, bien que porteuse d’un potentiel transformatif important, 

se heurte à des intérêts financiers, industriels et économiques colossaux, au 

premier rang desquels ceux des filières agroalimentaires et pharmaceutiques (dont 

les modèles reposent largement sur l’exploitation des non-humain·es). Dans ce 

contexte, une intensification des travaux de recherche et des expérimentations 

concrètes nous semble essentielle afin de favoriser l’émergence d’un mouvement 



124 
 

de transformation radicale au bénéfice de tous·tes, humain·es comme 

non-humain·es. 

 

 

  



125 
 

Bibliographie 

 

• Adams, Carol J. La politique sexuelle de la viande. Une théorie critique 

féministe végétarienne, Lausanne, L’Âge d’Homme. 

• Adams, Rachel. (2001). Sideshow USA: Freaks and the American cultural 

imagination. University of Chicago Press. 

• Adaptation Sociale et Professionnelle des Handicapés (2007). Handicap et 

stigmatisation : l’effet amplificateur. Récupéré 

de https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-

2007-Handicap-stigmatisation.pdf 

• American Psychological Association (2015). Obesity in the African-American 

Community. Récupéré de 

https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-

american/obesity 

• Association L214 (2024). Animaux abattus dans le monde. Récupéré de 

https://www.l214.com/animaux/statistiques-nombre-animaux-abattus-

monde-viande// 

• Association L214 (2025). Les Élevages de Lapins. Récupéré de 

https://www.l214.com/animaux/lapins/les-elevages-de-lapins/. 

• Awada, Dalila (2021). « Les autres autres », dans Marilou Boutet (dir.), 

(V)égaux. Vers un véganisme intersectionnel, Montréal, Éditions Somme 

Toute, p. 103-113. 

• Baubérot, Arnaud (2014). « Aux sources de l'écologisme anarchiste : Louis 

Rimbault et les communautés végétaliennes en France dans la première 

moitié du XXe siècle », Le Mouvement Social, vol 246, no 1, p. 63-74. 

• Baudot, Pierre-Yves et Anne Revillard (2014). « Les savoirs de la science 

politique », dans Charles Gardou (dir.), Handicap, une encyclopédie des 

savoirs, Toulouse, Érès, coll. Connaissances de la diversité, p. 385-397. 

https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-2007-Handicap-stigmatisation.pdf
https://www.esenca.be/wp-content/uploads/2022/01/Analyse-ASPH-2007-Handicap-stigmatisation.pdf
https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-american/obesity
https://www.apa.org/pi/oema/resources/ethnicity-health/african-american/obesity
https://www.l214.com/animaux/statistiques-nombre-animaux-abattus-monde-viande/
https://www.l214.com/animaux/statistiques-nombre-animaux-abattus-monde-viande/
https://www.l214.com/animaux/lapins/les-elevages-de-lapins/


126 
 

• Bentham, Jeremy (2011). Introduction aux principes de morale et de 

législation, Paris, Vrin. 

• Bernhart, John, Gabrielle Turner-McGrievy, Mary Wilson, Claudia Sentman, 

Sara Wilcox et Caroline Rudisill (2023). « NEW Soul in the neighborhood-

reach and effectiveness of a dissemination and implementation feasibility 

study », Translational behavioral medicine, vol 13, no 3, p. 123-131.  

• Bitler, Marianne et Steven Haider (2010). « An Economic View of Food 

Deserts in the United States », Journal of Policy Analysis and Management, 

vol 30, no 1, p. 153-176. 

• Bizeray, Dorothée, Jean Michel Faure et Christine Leterrier (2004). « Faire 

marcher le poulet : pourquoi et comment », INRA Productions Animales, vol 

17, no 1, p. 45-57. 

• Bondon, Roméo et Elias Boisjean (2021). Cause animale, luttes sociales, 

Paris, Le passager clandestin. 

• Bonnardel, Yves (2018). « L’idée de nature contre la pensée animale », 

dans Yves Bonnardel, Thomas Lepeltier et Pierre Sigler (dir.), La révolution 

antispéciste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Alpha, p. 159-177.  

• Breeze Harper (2010). Sistah Vegan, Black Female Vegans Speak on Food, 

Identity, Health, And Society, New York, Lantern Books. 

• Burgat, Florence (1997). Animal, mon prochain, Paris, Odile Jacob. 

• Burgat, Florence (2006). Liberté et inquiétude de la vie animale, Paris, 

Éditions Kimé.  

• Butler, Judith (2002). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of 

Identity, New York, Routledge.  

• Cajete, Gregory (2000). Native science: natural laws of interdependence, 

Sante Fe, Clear Light Publishers. 

• Campbell, Fiona Kumari (2019). « Precision ableism: a studies in ableism 

approach to developing histories of disability and abledment », Rethinking 

History, vol 23, no 2, p. 138-156.  



127 
 

• Chanson, Vincent, Alexis Cukier et Frédéric Monferrand (2014). La 

réification, Histoire et actualité d’un concept critique, Paris, La Dispute. 

• Chapple, Christopher Key (1993). Nonviolence to Animals, Earth, and Self in 

Asian Traditions, State University of New York Press. 

• Christen, Yves (2011). L’animal est-il une personne ?, Flammarion.  

• Clerval, Anne et Christine Delphy (2015). « Le féminisme matérialiste, une 

analyse du patriarcat comme système de domination autonome », dans 

Anne Clerval, Antoine Fleury, Julien Rebotier et Serge Weber (dir.), Espace 

et rapports de domination, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, p. 

217-229. 

• Cohen Jr, Michael (1988). “Further diagnostic thoughts about the Elephant 

Man”, American journal of medical genetics, vol 29, no 4, p. 777-782. 

• Coleman Brown, Lerita (2013). « Stigma: An Enigma Demystified », dans 

Davis, Lennard J. (dir.), The Disability Studies Reader, 4e éd., Abingdon, 

Routledge.  

• Comité DPH (2017). Observation générale n° 5 sur l’autonomie de vie et 

l’inclusion dans la société. Récupéré de www.ohchr.org/en/treaty-

bodies/crpd/general-comments. 

• Comité pour les droits des personnes handicapées (2022). Lignes directrices 

sur la désinstitutionnalisation, y compris dans les situations d’urgence.  

• Commission au Parlement Européen et au Conseil (2016). Rapport de la 

Commission au Parlement Européen et au Conseil sur l'incidence de la 

sélection génétique sur le bien-être des poulets destinés à la production de 

viande », Bruxelles. Récupéré de 

https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs_autres_institutions/com

mission_europeenne/com/2016/0182/COM_COM(2016)0182_FR.pdf 

• Commission Nationale Consultative des Droits de l’Homme (2023). Les 

politiques publiques du handicap. Faire face à la persistance des 

stéréotypes, préjugés et discriminations. Récupéré de 

http://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/crpd/general-comments
http://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/crpd/general-comments
https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs_autres_institutions/commission_europeenne/com/2016/0182/COM_COM(2016)0182_FR.pdf
https://www.europarl.europa.eu/RegData/docs_autres_institutions/commission_europeenne/com/2016/0182/COM_COM(2016)0182_FR.pdf


128 
 

https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-

12/9782111578326_CNCDH_Handicap__PDFweb_access.pdf 

• Costello, Kimberly et Gordon Hodson (2010). “Exploring the roots of 

dehumanization: The role of animal—human similarity in promoting 

immigrant humanization”, Group Processes & Intergroup Relations, vol 13, 

no 1, p. 3-22. 

• Crenshaw Kimberlé (1989). “Demarginalizing the intersection of race and 

sex: A black feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory 

and antiracist politics”, University of Chicago Legal Forum, no 139, p. 139-

167. 

• Davis, Angela (2022). Femmes, race et classe. Zulma.  

• Deckha, Maneesha (2010). “The Subhuman as a Cultural Agent of 

Violence”, Journal for Critical Animal Studies, vol 8, no 3, p. 28-51. 

• Delgado, Richard et Jean Stefancic (2023). Critical Race Theory – An 

Introduction, 4e éd., New York, New York University Press. 

• Delphy, Christine (2005). « 4. Féminisme et marxisme ». Femmes, genre et 

sociétés L'état des savoirs. La Découverte : 32-37. 

• Delphy, Christine (2008). Les Uns derrière les Autres. Classer, dominer Qui 

sont les "autres" ?, Paris, La Fabrique Éditions. 

• Delphy, Christine (2017). L’ennemi principal. 1. Économie politique du 

patriarcat, Nouvelles Éditions Féministes, Paris, Éditions Syllepse.  

• Delphy, Christine (2017). L’ennemi principal. 2. Penser le genre, Nouvelles 

Éditions Féministes, Paris, Éditions Syllepse. 

• DeMello, Margo (2021). Animals and Society. An Introduction to human-

Animal Studies, 2e éd., New York City, Columbia University Press. 

• Derrida, Jacques. (2006). L'animal que donc je suis, Paris, Éditions Galilée. 

• Descola, Philippe (2005). Par-delà nature et culture, Gallimard. 

https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-12/9782111578326_CNCDH_Handicap__PDFweb_access.pdf
https://www.cncdh.fr/sites/default/files/2023-12/9782111578326_CNCDH_Handicap__PDFweb_access.pdf


129 
 

• Dhont, Kristof et Gordon Hodson (2014). “Why do right-wing adherents 

engage in more animal exploitation and meat consumption?”, Personality 

and Individual Differences, vol 64, p. 12-17. 

• Donaldson, Sue et Will Kymlicka Will (2016). Zoopolis: Une théorie politique 

des droits des animaux, Paris, Alma éditeur. 

• Du Bois, William Edward Burghardt (2012). Black Reconstruction in 

America. Toward a History of the Part Which Black Folk in the Attempt to 

Reconstruct Democracy in America, 1860-1880, New Brunswick/London, 

Transaction Publishers. 

• Dunayer, Joan (2001). Animal Equality. Language and Liberation, Derwood. 

• Duran-Le Peuch, Victor (2023). « Pour une Écologie réellement 

Antispéciste », conférence UniREVcité 2023, Sementron, 26 août 2023.  

• Etcheberry, Lisa (2023). « Autisme : l’heure silencieuse dans les grandes 

surfaces est-elle efficace », Le Point. Récupéré de 

https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-

grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566_23.php 

• Eyraud, Benoît et Louis Triaille (2024). « Désinstitutionnaliser le handicap, 

instituer l’autonomie », Alter, vol 18, no 2, p. 69-89. 

• Fantaske, Mary (2019). « Giving a Face to the Nameless Numbers », dans 

Anthony J. Nocella II, Amber E. George et John Lupinacci (dir.), Animals, 

Disability, and the End of Capitalism, New York, Peter Lang. 

• Federici, Silvia (2014). Caliban et la sorcière. Femmes, corps et 

accumulation primitive, Marseille/Genève-Paris, Éditions 

Senonevero/Éditions Entremonde. 

• Fernandez, Jonathan (2015). « Spécisme, sexisme et racisme. Idéologie 

naturaliste et mécanismes discriminatoires », Nouvelles Questions 

Féministes, vol 34, no 1, p. 51-69. 

https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566_23.php
https://www.lepoint.fr/societe/autisme-l-heure-silencieuse-dans-les-grandes-surfaces-est-elle-efficace-02-04-2023-2514566_23.php


130 
 

• Fiona Kumari Campbell (2001). “Inciting legal fictions: “Disability’s” date 

with ontology and the ableist body of the law”, Griffith Law Review, vol 10, 

no 1, p. 42-62. 

• Foster, Val, Gill Hawkins, John Jenkins, Daniel Keeler, Lucy Watson et 

Malcolm Ward (2020). Designing for disabled children and children with 

special educational needs, Guidance for mainstream and special schools, 

Building Bulletin n°102. 

• Fredrickson, George (1971). The Black Image in the White Mind: The Debate 

on Afro-American Character and Destiny, 1817-1914, New York, Harper & 

Row, Publishers. 

• Galerand, Elsa et Danièle Kergoat (2014). Consubstantialité vs 

intersectionnalité? À propos de l’imbrication des rapports sociaux. 

Nouvelles pratiques sociales, vol 26, no 2, p. 44-61. 

• Gancille, Jean-Marc (2024). Comment l’humanité se viande. Le véritable 

impact de l’alimentation carnée, Paris, Rue de l’échiquier. 

• Garland-Thomson, Rosemarie (2009). Staring: how we look, New York, 

Oxford University Press. 

• Gilmore, Joelle Sano et Amy Jordan (2012). “Burgers and basketball: Race 

and stereotypes in food and beverage advertising aimed at children in the 

US”, Journal of Children and Media, vol 6, no 3, p. 317-332.  

• Giroux, Valéry (2020, 13 juin). « Antispécisme : idéologie ou philosophie ? » 

[épisode d'un balado audio] dans Répliques, France Culture. 

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecis

me-ideologie-ou-philosophie-9999891# 

• Giroux, Valéry (2020). L’antispécisme, Paris, Éditions Que sais-je ? 

• Giroux, Valéry (2021). « Les animaux dans l’angle mort de nos 

raisonnements éthiques », dans Marilou Boutet (dir.), (V)égaux. Vers un 

véganisme intersectionnel, Montréal, Éditions Somme Toute, p. 73-93. 

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecisme-ideologie-ou-philosophie-9999891
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/repliques/antispecisme-ideologie-ou-philosophie-9999891


131 
 

• Goldstein, Katherine (2009). PETA's New "Save The Whales" Billboard Takes 

Aim At Fat Women (UPDATED), Huffpost. Récupéré de 

https://www.huffpost.com/entry/petas-new-save-the-whales_n_261134 

• Goodley, Dan (2011). Disability studies: An interdisciplinary introduction, 

Londres, SAGE Publications. 

• Greenpeace (2023). Élevage en France : des fermes, pas des usines !, 

Dossier de presse. Récupéré de 

https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP_FU_national_0523-

1.pdf 

• Greenspoon, Lior, Eyal Krieger, Ron Sender, Yuval Rosenberg, Yinon M Bar-

On, Uri Moran, et al. (2023). “The global biomass of wild mammals”, 

Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of 

America, vol 120, no 10.  

• Guillaumin, Colette (1972). L’idéologie raciste. Genèse et langage, Paris, 

Mouton & Co. 

• Guillaumin, Colette (1978). « Pratique du pouvoir et idée de Nature (1) 

L'appropriation des femmes », Questions Féministes, vol 2, p. 5-30. 

• Guillaumin, Colette (2023). Sexe, race et pratique du pouvoir. L’idée de 

nature, Ixe. 

• Gusdorf, Georges (1997). La parole, 8e éd., Classiques des sciences sociales. 

Récupéré de 

https://classiques.uqam.ca/contemporains/gusdorf_georges/la_parole/la

_parole.pdf 

• Hall, Stuart (2013). Identités et Culture II. Politique des différences, Paris, 

Éditions Amsterdam. 

• Hannah Ritchie (2023). How many animals are factory-farmed?, Our World 

In Data. Récupéré de https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-

factory-farmed 

https://www.huffpost.com/entry/petas-new-save-the-whales_n_261134
https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP_FU_national_0523-1.pdf
https://cdn.greenpeace.fr/site/uploads/2023/05/DP_FU_national_0523-1.pdf
https://classiques.uqam.ca/contemporains/gusdorf_georges/la_parole/la_parole.pdf
https://classiques.uqam.ca/contemporains/gusdorf_georges/la_parole/la_parole.pdf
https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed
https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed


132 
 

• Harchi, Kaoutar (2022). « Les animaux avec nous, nous avec les animaux », 

Revue Balast, série « Luttes animales, luttes sociales ». 

• Harchi, Kaoutar (2025, 28 avril). « Animalisation et déshumanisation : une 

histoire commune - Propos recueillis par Aurélie Ghalim », Agir par la 

culture, vol 75. Récupéré de 

https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-

histoire-commune/ 

• Harris, Angela (2009). “Should People of Color Support Animal Rights?”, 

Journal of Animal Law, vol 5, p. 15-32. 

• Horsthemke, Kai (2015). Animals and African Ethics, Palgrave Macmillan. 

• Horkheimer, Max et Adorno, Theodor W (1974). La dialectique de la Raison, 

Fragments philosophiques, Gallimard. 

• Houdeschell, Amanda (2017). You Aren't a “Voice for the Voiceless”. All-

Creatures.org Animal Rights Activism Articles Archive. Récupéré de 

https://www.all-creatures.org/articles/act-not-voice-for-voiceless.html 

• Hribal, Jason (2010). Fear of the Animal Planet: The Hidden History of 

Animal Resistance, Petrolia et Oakland, CounterPunch et AK Press. 

• Institut National de la Statistique et des Études Économiques (2024). 

Tableau de bord de la précarité – édition 2024. Fiche 2 : l’allocation aux 

adultes handicapés.  

Récupéré de 

https://www.insee.fr/fr/statistiques/8195328?sommaire=8211825 

• Jeangène Vilmer, Jean-Baptiste (2018). L’éthique animale, Presses 

Universitaires de France. 

• Jenkins, Stephanie (2020). « Against Performance Criteria », dans 

Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et Chloë Taylor (dir.), Disability 

and Animality: Crip Perspectives in Critical Animal Studies, Abingdon, 

Routledge, p. 97-110. 

https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-histoire-commune/
https://www.agirparlaculture.be/animalisation-et-deshumanisation-une-histoire-commune/
https://www.all-creatures.org/articles/act-not-voice-for-voiceless.html
https://www.insee.fr/fr/statistiques/8195328?sommaire=8211825


133 
 

• Jenkins, Stephanie, Kelly Struthers Montford et Chloë Taylor (2020). 

Disability and Animality: Crip Perspectives and Critical Animal Studies, 1e 

éd., Abingdon, Routledge. 

• Jessica Greenebaum (2018). “Vegans of color: managing visible and 

invisible stigmas”, Food, Culture & Society, vol 21, no 5, p. 680-697. 

• John, Arit (2014). “The Bad Science Behind PETA's Claim That Milk Might 

Cause Autism”, The Atlantic. Récupéré de 

https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-

behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/ 

• Johnson, Sammy Jo (2020). « Zoos, Circuses, and Freak Shows: A Cross-

Movement Analysis », dans Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et 

Chloë Taylor (dir.), Disability and Animality: Crip Perspectives in Critical 

Animal Studies, Abingdon, Routledge. 

• Joy, Melanie (2010). Why we love dogs eat pigs and wear cows, 2e éd., San 

Francisco, Conari Press. 

• Kergoat, Danièle (2011). « Comprendre les rapports sociaux », Raison 

présente, vol 178, 2e trimestre 2011, Articuler les rapports sociaux, p. 11-

21. 

• Kinnaer, Marijke, Stijn Baumers et Ann Heylighen (2016). “Autism-friendly 

architecture from the outside in and the inside out: an explorative study 

based on autobiographies of autistic people”, Journal of Housing and the 

Built Environment, vol 31, no 2, p. 179-195.  

• Ko, Aph et Syl Ko (2020). Aphro-ism: Essays on Pop Culture, Feminism, and 

Black Veganism from Two Sisters, New York, Lantern Books.  

• Ko, Syl (2019). « Qu’est-ce que le black veganism ? », L'Amorce. Récupéré 

de https://lamorce.co/quest-ce-que-le-black-veganism/ 

• Kymlicka, Will (2024). « Pourquoi les animalistes sont-ils toujours les 

orphelins de la gauche ? », L’Amorce - Revue contre le spécisme, vol 1, p. 

36-40.  

https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/
https://www.theatlantic.com/politics/archive/2014/05/the-bad-science-behind-petas-claim-that-milk-might-cause-autism/371751/
https://lamorce.co/quest-ce-que-le-black-veganism/


134 
 

• Kymlicka, Will et Sue Donaldson (2014). “Animal Rights, Multiculturalism, 

and the Left”, Journal of Social Philosophy, vol 45, no 1, p. 116-135. 

• L214 (2023). Le foie gras bientôt interdit à la vente en Israël. Récupéré de 

https://www.l214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-

vente-de-foie-gras/ 

• La Bible de Jérusalem (1975). Nouvelle édition, Paris, Éditions Desclée de 

Brouwer. 

• Larue, Renan (2015). Le végétarisme et ses ennemis : Vingt-cinq siècles de 

débats, Presses Universitaires de France, Hors collection. 

• Larue, Renan (2021). Le Végétarisme des Lumières, Paris, Classiques 

Garnier. 

• Le Saint Coran et la traduction en langue française du sens de ses versets 

(2016). Édition traduite par Muhammad Hamidullah, revue et corrigée par 

le complexe du roi Fahd. Récupéré de 

https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-

online/#_Toc362286504 

• Leroi-Gourhan, André (1974). Le geste et la parole. Tome 1 : La technique 

et le langage, Paris, Albin Michel. 

• Lévi-Strauss, Claude (1979, 21-22 janvier). « Entretien avec Jean-Marie 

Benoist », Le Monde. 

• Levi, Sandra (2006). “Ableism”, Encyclopedia of disability, Thousand Oaks, 

SAGE publications, vol 1. 

• Lion, Vittoria (2020). « Disrupting Temple Grandin: Resisting a “Humane” 

Face for Autistic and Animal Oppression », dans Stephanie Jenkins, Kelly 

Struthers Montford et Chloë Taylor (dir.), Disability and Animality: Crip 

Perspectives in Critical Animal Studies, Abingdon, Routledge. 

• Lukács, Georg (1922). Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique 

marxiste, Les classiques des sciences sociales, Chicoutimi. Récupéré de : 

http ://classiques.uqac.ca/ 

https://www.l214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-vente-de-foie-gras/
https://www.l214.com/communications/20130712-israel-va-interdire-la-vente-de-foie-gras/
https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-online/#_Toc362286504
https://www.lenoblecoran.fr/mohammed-hamidullah-online/#_Toc362286504


135 
 

• Maple Leaf Centre for Action on Food Security (2020). Récupéré de 

https://www.feedopportunity.com/campaign-2022/ 

• Marilou Boutet, Sayaka Araniva-Yanez, Dalila Awada, Rébecca Bucci, Élise 

Desaulniers, Laura Doyle Péan, et al. (2021). (V)égaux. Vers un véganisme 

intersectionnel, Montréal, Éditions Somme Toute. 

• Marongiu-Perria, Omero (2021). L’Islam et les animaux, Neuilly-sur-Seine, 

Atlante.  

• Marsolier, Marie-Claude (2020). Le mépris des « bêtes », un lexique de la 

ségrégation animale, Paris, Presses universitaires de France/humensis. 

• Marx, Karl (1847). Misère de la philosophie. Réponse à la philosophie de la 

misère de M. Proudhon. Édition numérique de Jean-Marie Tremblay.  

• Marx, Karl et Friedrich Engels (1938). Manifeste du Parti Communiste, Paris, 

Bureau d’Éditions. 

• Michel, Louise (2021). Mémoires : 1886, Éditions Gallimard. 

• Ministère de l’Agriculture et de la Souveraineté Alimentaire (2024). Chiffres 

clés sur le handicap. Récupéré de 

https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-

a284.html 

• Monroe, Hannah (2019). « Post-Structural Analyses of Conformity and 

Oppression: A Discussion of Critical Animal Studies and Neurodiversity », 

dans Anthony J. Nocella II, Amber E. George et John Lupinacci (dir.), 

Animals, Disability, and the End of Capitalism, New York, Peter Lang. 

• Mood, Alison, Elena Lara, Natasha K Boyland et Phil Brooke (2023). 

“Estimating global numbers of farmed fishes killed for food annually from 

1990 to 2019”, Animal Welfare, vol 32, e 12. 

• Moore, J. Howard (1897). “The Unconscious Holocaust”, Good Health: A 

Journal of Hygiene, vol 32, no 2, p. 74-76. 

• National Center for Health Statistics (2016). Health, United States, 2015: 

With special feature on racial and ethnic health disparities, Hyattsville.  

https://www.feedopportunity.com/campaign-2022/
https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-a284.html
https://handicap.agriculture.gouv.fr/chiffres-cles-sur-le-handicap-a284.html


136 
 

• Nations Unies (2006). Convention relative aux droits des personnes 

handicapées, New York. Récupéré de 

https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no=I

V-15&chapter=4&clang=_fr 

• Nibert, Davis (2002). Animal Rights/human Rights. Entanglements of 

Oppression and Liberation, Lanham, Rowman & Littlefield Publishers.  

• Nicolle, Rozenn (2019). « De plus en plus de commerces au pays offrent des 

heures adaptées aux personnes autistes », Radio-Canada. Récupéré de 

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-

autisme-sobeys 

• Observatoire du validisme en politique (2024). Tribune : Violences validistes 

sur les élues et élus handicapés : à quand la fin des oppressions 

systémiques ? Récupéré de https://observatoirevalidismepolitique.fr 

• Oliver, Michael et Colin Barnes (2012). The New Politics of Disablement, 

Hampshire, Palgrave Macmillan. 

• Olivier, David (1991). « L’égalité animale », Cahiers antispécistes, no 0. 

Récupéré de https://www.cahiers-antispecistes.org/legalite-animale/ 

• Olivier, David. (1999). « Pour un radicalisme réaliste », Cahiers 

antispécistes, no 17. 

• Organisation de coopération et de développement économiques (2023). 

Consommation de viande, Indicateurs. 

• Organisation mondiale de la santé animale (2021). L’abattage rituel et le 

bien-être animal. Récupéré de 

https://www.woah.org/app/uploads/2021/03/f-religious-slaughter.pdf 

• Organisation mondiale de la santé et World Bank (2011). Résumé : rapport 

mondial sur le handicap, Genève. Repéré de 

http://apps.who.int/iris/handle/10665/70671 

• Orlans, F. Barbara (1993). “In the Name of Science: Issues in Responsible 

Animal Experimentation”, Oxford University Press, New York. 

https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no=IV-15&chapter=4&clang=_fr
https://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&mtdsg_no=IV-15&chapter=4&clang=_fr
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-autisme-sobeys
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1414617/sensibilites-sensorielles-autisme-sobeys
https://observatoirevalidismepolitique.fr/
https://www.cahiers-antispecistes.org/legalite-animale/
https://www.woah.org/app/uploads/2021/03/f-religious-slaughter.pdf
http://apps.who.int/iris/handle/10665/70671


137 
 

• Orzechowski, Karol (2024). Global Animal Slaughter Statistics & Charts, 

Faunalytics. Récupéré de https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-

statistics-and-charts/# 

• Ouassak, Fatima (2023). La puissance des mères. Points. 

• Ouassak, Fatima et Victor Duran-Le Peuch (2023). « Antispécisme depuis 

les quartiers populaires » [épisode d’un balado audio], dans Comme un 

poisson dans l'eau, épisode 23.  

• Parini, Lorena (2007). « Essentialisme, anti-essentialisme et féminisme », 

dans Christine Verschuur (dir.), Cahiers genre et développement, Genre, 

mouvements populaires urbains et environnement, no 6, Paris, 

L'Harmattan, p. 45-47. 

• Patterson, Charles (2008). Un éternel Treblinka, Paris, Calmann-Lévy. 

• Payen, Nicolas (2022). « Compte rendu de Omero Marongiu-Perria (dir.), 

L’Islam et les animaux », Revue des Mondes Musulmans et de la 

Méditerranée, L’alcool dans les mondes musulmans, no 151. Récupéré de 

http://journals.openedition.org/remmm/16525 

• Playoust-Braure, Axelle (2018). L’élevage comme rapport d’exploitation 

naturalisé : le cas du publispécisme [mémoire de maîtrise], Montréal, 

Université du Québec.  

• Playoust-Braure, Axelle (2022). « L'espèce comme variable sociologique : 

point de vue matérialiste », conférence donnée à l'Université de Lausanne, 

coorganisée par Unipoly, l'EVA, la Grève du Climat et PEA – Pour l'Égalité 

Animale, Lausanne, 30 novembre. 

• Playoust-Braure, Axelle et Victor Duran-Le Peuch (2022). « Le spécisme, 

c'est pas (que) dans la tête ! », [épisode d’un balado audio], dans Un 

poisson dans l’eau, épisode 9. 

• Playoust-Braure, Axelle et Yves Bonnardel (2020). Solidarité animale. 

Défaire la société spéciste, Éditions Le Découverte. 

https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-statistics-and-charts/
https://faunalytics.org/global-animal-slaughter-statistics-and-charts/
http://journals.openedition.org/remmm/16525


138 
 

• Postone, Moishe (2009). « Temps abstrait », Temps, travail et domination 

sociale, Paris, Mille et une nuits, p. 298-320. 

• Puig, José (2023). « Henri-Jacques Stiker. Au-delà de l’opposition valide et 

handicapé », Alter, Toulouse, Érès, vol 18, no 3, p. 105-106. 

• Puiseux Charlotte (2022). De chair et de fer. Vivre et lutter dans une société 

validiste, Paris, La Découverte. 

• Projet de loi de finances pour 2023 : Agriculture, alimentation, forêt et 

affaires rurales, Sénat (2022), Rapport général no 115 (2022-2023), tome 

III, annexe 3. Récupéré de https://www.senat.fr/rap/l22-115-33/l22-115-

337.html? 

• Reus, Estiva (2023). « Utilitarisme et anti-utilitarisme dans l’éthique 

animale », dans Yves Bonnardel, Thomas Lepeltier et Pierre Sigler (dir.), La 

révolution antispéciste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Alpha. 

• Revillard, Anne (2022). Genre, handicap et questionnement des normes. 

Récupéré de http://journals.openedition.org/alterjdr/554 

• Richter, Zachary (2019). « Intersectionality and the Nonhuman Disabled 

Body: Challenging the Neocapitalist Techno-scientific Reproduction of 

Ableism and Speciesism », dans Anthony J. Nocella II et Amber E. George 

(dir.), Intersectionality of Critical Animal Studies: a Historical Collection, 

New York, Peter Lang. 

• Rosenfeld, Daniel L, Tiffany N Brannon, A. Janet Tomiyama (2023). 

“Racialized Perceptions of Vegetarianism: Stereotypical Associations That 

Undermine Inclusion in Eating Behaviors”, Personality and Social 

Psychology Bulletin, vol 49, no 11, p. 1601-1614. 

• Rouget, Patrice (2014). La violence de l’humanisme, Paris, Calmann-Lévy. 

• Saint Augustin (1818). La Cité de Dieu. Nouvelle édition, Bourges, Chez 

Giles, Libraire. Récupéré de https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k299283j 

https://www.senat.fr/rap/l22-115-33/l22-115-337.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.senat.fr/rap/l22-115-33/l22-115-337.html?utm_source=chatgpt.com
http://journals.openedition.org/alterjdr/554
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k299283j


139 
 

• Salomon, Daniel (2010). “From Marginal Cases to Linked Oppressions: 

Reframing the Conflict between the Autistic Pride and Animal Rights 

Movements”, Journal for Critical Animal Studies, vol 8, no 1. 

• Sanbonmatsu, John (2011). Critical Theory and Animal Liberation, Lanham, 

Rowman and Littlefield. 

• Schopenhauer, Arthur (2016). Sur la religion : Parerga et paralipomena. 

Récupéré de https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-

religion.pdf 

• Schwartz, Naomi, Ron Buliung et Kathi Wilson (2019). “Disability and food 

access and insecurity: A scoping review of the literature”, Health and Place, 

vol 57, p. 107-121. 

• Segal, Jérôme (2020). Animal radical : Histoire et sociologie de 

l’antispécisme, Montréal, Lux Éditeur. 

• Segal, Jérome (2021). Dix questions sur l’antispécisme. Comprendre la cause 

animale, Montreuil, Éditions Libertalia. 

• Shapiro, Joseph (1993). No Pity. People with Disabilities Forging a New Civil 

Rights Movement, Toronto, Times Books, Random House. 

• Singer, Peter (2015). La libération animale. Petite bibliothèque Payot. 

• Singer, Peter. (1993). Practical Ethics, Cambridge, Cambridge University 

Press. 

• Soron, Dennis (2011). “Road Kill: Common Fetishism and Structural 

Violence”, TOPIA: Canadian Journal of Cultural Studies, vol 18. 

• Spiegel, Marjorie (1988). The Dreadest Comparision. Human and Animal 

Slavery, London, Heretic Books. 

• Stafford, Lisa, Leonor Vanik et Lisa K Bates (2022). “Disability Justice and 

Urban Planning”, Planning Theory & Practice, vol 23, no 1, p. 101-42. 

• Taylor Sunaura (2019). Braves bêtes. Animaux et handicapés, même 

combat ?, New York, Éditions du Portrait. 

https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-religion.pdf
https://www.schopenhauer.fr/oeuvres/fichier/sur-la-religion.pdf


140 
 

• Taylor, Chloë et Kelly Struthers Montford (2020). « Veganism as Universal 

Design: Accommodation and Inclusion in Law and Social Justice Praxis », 

dans Stephanie Jenkins, Kelly Struthers Montford et Chloë Taylor (dir.), 

Disability and Animality: Crip Perspectives in Critical Animal Studies, 

Abingdon, Routledge. 

• Twine, Richard (2012). “Revealing the “Animal-Industrial Complex”: A 

Concept and Method for Critical Animal Studies?”, Journal for Critical 

Animal Studies, vol 10, p. 12-39. 

• Walker, Renee E, Christopher R Keane et Jessica G Burke (2010). 

“Disparities and access to healthy food in the United States: A review of 

food deserts literature”, Health & place, vol 16, no 5, p. 876-884. 

• Warren, Mary Anne (2009). Moral Status: Obligations to Persons and Other 

Living Things, Oxford, Clarendon Press. 

• Wendell, Susan (1996). The Rejected Body: Feminist Philosophical 

Reflections on Disability, New York, Routledge. 

• Wirth, Marc et Axelle Playoust-Braure (2023). « Pour une approche 

matérialiste de la cause animale, entretien avec Axelle Playoust-Braure », 

solidaritéS, vol 416. 

• Wittig, Monique (2018). La pensée straight, Paris, Éditions Amsterdam. 

• Wolbring, Gregor (2011). “Ableism and energy security and insecurity”, 

Studies in Ethics, Law and Technology, vol 5, no 1, p. 1-17. 

• World Health Organization (2022). Global report on health equity for 

persons with disabilities, Geneva. 

• WWF (2022). Living Planet Report 2022 – Building a nature- positive society. 

Almond, Rosamunde, Monique Grooten, Diego Juffe Bignoli et Tanya 

Petersen (dir.), Gland. 

• Zafiropoulos, Markos (1981). Les arriérés: de l’asile à l’usine, Paris, Payot. 

 


	Introduction
	1. Contester le suprémacisme humain pour déconstruire les systèmes de domination
	1.1. De l’animalisme à l’antispécisme

	1.1.1. Rupture théorique et accroissement du potentiel intersectionnel
	1.1.2. Une discrimination basée sur l’espèce
	1.2. Dévoilement et dénaturalisation de l’idéologie spéciste
	1.2.1. Le spécisme, un ordre social essentiellement occidental
	1.2.2. L’appui des religions à la genèse de l’idéologie spéciste

	1.3. La tradition intellectuelle occidentale au service du spécisme
	1.3.1. L’obsession du « propre de l’humain  » chez les humanistes
	1.3.2. L’instauration d’un dualisme comme condition de possibilité de la réification
	1.3.3. Le spécisme comme matrice idéologique des hiérarchies sociales


	2. Des obstacles à la convergence des luttes en dépit d’intérêts communs, illustration au travers de l'anticapacitisme
	2.1. Introduction à la lutte antivalidiste ou anticapacitiste
	2.1.1. Clarifications sémantiques
	2.1.2. Le handicap, une construction sociale

	2.2. Des luttes conceptuellement proches ayant de nombreux intérêts communs
	2.2.1. Des oppressions héritées de la même hiérarchisation anthropocentrée
	2.2.2. Invisibilisation et ségrégation systémiques des non-humain es et des individus handicapés : des mécanismes oppressifs proches
	2.2.3. Critique du modèle social productiviste et remise en question de l’imaginaire capacitiste
	2.2.4. « Trio cognitif », l’expression d’un système oppressif commun
	2.2.5. Des perspectives conjointes préfigurant de potentielles réponses à certaines crises contemporaines

	2.3. Les freins à l’articulation de la lutte antispéciste avec l’anticapacitisme
	2.3.1. Dévalorisation au travers de l’usage d’une rhétorique animalisante et rejet subséquent de l’animalité
	2.3.2. Peter Singer, un pionner de l’antispécisme au détriment de la lutte contre le capacitisme
	2.3.3. L’antispécisme, un mouvement qui charrie des clichés capacitistes
	2.3.4. Antispécisme et anticapacitisme, deux luttes régulièrement mises dos à dos
	2.3.4.1. Instrumentalisation par les lobbies de la vivisection
	2.3.4.2. Des tensions culminant dans une compétition financière

	2.3.5. Des barrières concrètes limitant l’adhésion des personnes en situation de handicap à un régime végétal


	3. Vers une solidarité politique interespèces : l’ancrage matérialiste comme levier d’articulation des luttes sociales
	3.1. Les apports du matérialisme à la lutte antispéciste
	3.1.1. De la philosophie morale à une approche matérialiste du spécisme
	3.1.2. Postuler l’existence d’une espèce sociale dans le sillage des études féministes et antiracistes
	3.1.3. La contestation de l’idéologie ne suffit pas

	3.2. Le recours à une lecture matérialiste, un moteur de convergence entre les luttes sociales
	3.2.1. L’analyse matérialiste, un levier pour dépasser les cloisons militantes ouvrant la voie à une convergence des luttes incluant l’antispécisme
	3.2.2. L’afrovéganisme, un mouvement intrinsèquement intersectionnel ancré dans le matérialisme


	Conclusion
	Bibliographie

